
T.C.
HARRAN ÜNİVERSİTESİ

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ

YÜKSEK LİSANS TEZİ

KUTSAL YOLCULUĞUN HAFIZASI: HAC UMRE HATIRALARI
ÜZERİNE SOSYOLOJİK BİR İNCELEME

BÜŞRA  TAŞKIN

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI

Şanlıurfa
 2026



T.C.
HARRAN ÜNİVERSİTESİ

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ

YÜKSEK LİSANS TEZİ

KUTSAL YOLCULUĞUN HAFIZASI: HAC UMRE HATIRALARI
ÜZERİNE SOSYOLOJİK BİR İNCELEME

BÜŞRA  TAŞKIN

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI
Tez Danışmanı: Prof. Dr.  FATMA ÇAKMAK

Şanlıurfa
 2026



TEŞEKKÜR

Çalışmamın hazırlık sürecinde, değerli bilgi birikimi, yol göstericiliği ve akademik
desteğiyle her aşamada bana rehberlik eden tez danışmanım Doç. Dr. Fatma
Çakmak’a en içten teşekkürlerimi sunarım. Kendisinin yönlendirmeleri, teşvik edici
yaklaşımı ve titiz değerlendirmeleri bu çalışmanın olgunlaşmasına büyük katkı
sağlamıştır.

Araştırma ve yazım sürecinde manevi destekleriyle her zaman yanımda olan anneme,
babama ve kardeşlerime teşekkür ederim. Bu süreçte en büyük destekçilerimden biri
olan eşim Ali Taşkın’a ayrıca minnettarım. Hem akademik hem de kişisel açıdan en
zorlu dönemlerde bana güç veren, motivasyonumu canlı tutan ve her adımda
desteğini hissettiren varlığı, bu tezin tamamlanmasında özel bir yere sahiptir. Sabırla,
anlayışla ve içtenlikle yanımda oluşu, çalışmanın sürdürülebilirliğine önemli katkı
sağlamıştır.

Ayrıca, tez süreci boyunca moral desteğini esirgemeyen, düşüncelerimi paylaşmamı
kolaylaştıran ve her zaman yanımda olduklarını hissettiren dostlarıma da teşekkür
ederim. Onların varlığı bu yolculuğu daha anlamlı kılmıştır. Bu çalışma, tüm bu
kıymetli insanların desteği sayesinde ortaya çıkmıştır.



İÇİNDEKİLER

ÖZET .......................................................................................................................................................i
ABSTRACT ...........................................................................................................................................ii
KISALTMALAR ..................................................................................................................................iii
1.    GİRİŞ ..............................................................................................................................................1

1.1.   Araştırmanın Konusu ................................................................................................................2
1.2.   Araştırmanın Amacı ..................................................................................................................3
1.3.   Araştırmanın Önemi ..................................................................................................................3
1.4.   Kapsam ve Sınırlılıklar ..............................................................................................................4

2.    ÖNCEKİ ÇALIŞMALAR ...............................................................................................................6
3.    GEREÇ VE YÖNTEM ...................................................................................................................8
4.    BULGULAR .................................................................................................................................11

4.1.   Yol ve Yolculuk Kavramlarının Etimolojik Analizi ...............................................................11
4.2.   Seyahat Etmenin Dönüştürücülüğü .........................................................................................12
4.3.   Yerleşikliğin Ötesine Geçmek ................................................................................................14
4.4.   Yolun Kutsallaşması: Kutsal Mekânlara Yolculuk .................................................................16
4.5.   Hac Dışındaki Önemli Yolculuk Türleri  ................................................................................20
4.6.   Modern Zamanların Ruhu: Yolculuğun Dönüşümü ................................................................22
4.7.   Hacda Ritüellerle Kutsal Hafızaya Bağlanmak  ......................................................................23
4.8.   İslam Haccının Rükünleri ve Sembolik Anlamı  ....................................................................28
4.9.   İslam’da Zamana Kayıtlanmamış Kutsal Bir Yolculuk Olarak Umre ....................................32

5.    TARTIŞMA ..................................................................................................................................33
5.1.   İnsan Mekân İlişkisi: Duyguların Mekânı Aşması ..................................................................33
5.2.   Rutinin Kırılması: Gündelik Hayatın Dönüşümü ....................................................................45
5.3.   Duygusal Coşkunun Artması ..................................................................................................57
5.4.   Kutsal Yolculuğun Entelektüel Derinliğe Dönüşmesi ............................................................77
5.5.   Dönüşüm Etkisi .......................................................................................................................91

6.    SONUÇLAR ...............................................................................................................................104
7.    ÖNERİLER .................................................................................................................................107
KAYNAKLAR ...................................................................................................................................109
ÖZGEÇMİŞ .......................................................................................................................................117
EKLER ...............................................................................................................................................118



ÖZET

YÜKSEK LİSANS TEZİ

KUTSAL YOLCULUĞUN HAFIZASI: HAC UMRE HATIRALARI ÜZERİNE SOSYOLOJİK
BİR İNCELEME

BÜŞRA  TAŞKIN

HARRAN ÜNİVERSİTESİ
LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI

Tez Danışman: Prof. Dr.   FATMA ÇAKMAK
 Yıl: 2026, Sayfa :  119

Hac ibadeti, tarih boyunca dinî ritüel boyutunun yanı sıra eğitsel, sosyo-kültürel ve kolektif hafızayı
inşa edici yönleriyle de merkezi bir öneme sahip olmuştur. Bu kutsal yolculuk, şekilsel ve sembolik
farklılıklar gösterse de, toplumları bir araya getiren ve yapılandıran güçlü bir sosyolojik olgu olma
özelliğini korumaktadır. Hacı, çıktığı bu yolculukta haccın dönüştürücü gücüyle yalnızca bireysel
olarak etkilenmekle kalmaz; kutsalın tesiri, çevresine yayılarak kolektif bir bilinç ve manevi bir
atmosfer yaratır. Hac yolculuğu, bireyi gündelik hayatın ve profan zamanın bağlarından sıyırarak,
varoluşsal bir kopuşu gerekli kılar. Bu içsel kopuş, hacının hayatının merkezinden uzaklaşarak
varlığın dışına doğru manevi bir yolculuk gerçekleştirmesini sağlar ve gündelik olanı yeniden gözden
geçirme fırsatı sunar. Bu süreçte hacı, farklı duygular ve beklentiler ile kutsalla bütünleşir; arınma
duygusunu yoğun bir şekilde deneyimleyerek yolculuğuna devam eder. Hac yolculuğunun
tamamlanmasının ardından ferdin ruhunda canlanan dini atmosfer ve duygusal yücelme hali, bireyin
kimliğinde kalıcı bir dönüşüm yaratır. Bu çalışmanın temel konusu, Hac yolculuğunun seyahat ve
mekân bağlamında sosyolojik bir olgu olarak incelenmesidir. Birinci bölümde, yolculuk ve kutsallık
ilişkisi, yol, yolcu ve seyahat kavramlarının izinde ele alınmış, yolculuğun kimlikle olan ilişkisi ve
kutsal yolculuğun mekâna varış ile sonlanmasının ardından ikinci bölümde hac ve yolculuk ilişkisi
tartışılmıştır. Çalışmanın son bölümünde ise, kutsal yolculuğa çıkmış olan kişilerin kaleme aldığı
hatıratlar duygu sosyolojisi ışığında nitel analize tabi tutularak bu metinler üzerine derinlemesine
çözümlemeler yapılmıştır. Bu çalışmada, nitel araştırma yöntemi kapsamında teorik tarama ile tematik
analiz ve içerik analizi teknikleri kullanılmıştır. Hac literatürü, İslam dinini içerecek biçimde teorik
olarak tarandıktan sonra, Türkçe’ye kazandırılmış veya Türkçe yazılmış hatırat kitapları incelenmiştir.
Bu kitaplardaki içerikler, kutsal yolculuk ve duygu sosyolojisi ekseninde analiz edilmiştir. Çalışmada,
tanınmış yazar ve düşünürlerin hatıratlarının yanı sıra, sıradan insanların bir duygu coşkunluğu
göstergesi olarak kaleme aldıkları kitaplara ulaşılması ve analiz de edilmesi amaçlanmıştır. Yapılan
analizler, hac ve umre deneyiminin hatıratlarda çoğunlukla duygusal yoğunlaşma, mekânsal
karşılaşma ve dönüşüm temaları etrafında anlamlandırıldığını göstermektedir. Kutsal mekânların
bireysel hafızayı ve manevi yönelimi şekillendiren sembolik alanlar olarak temsil edildiği; hatırat
yazımının ise bireylerin yaşadıkları yoğun deneyimi anlamlandırma ve kalıcı bir hafızaya dönüştürme
süreciyle ilişkili olduğu anlaşılmaktadır. Bu çerçevede çalışma, hac ve umre deneyiminin ritüel
boyutun ötesinde, bireysel ve toplumsal hafıza bağlamında çok katmanlı bir anlam üretim süreci
olarak değerlendirilebileceğine işaret etmektedir.

ANAHTAR KELİMELER: Kutsal Yolculuk, Yolculuk, Hac, Kolektif Hafıza

i



ABSTRACT

MASTER THESIS

MEMORY OF THE SACRED JOURNE : A SOCİOLOGİCAL EXAMİNATİON ON HAJJ
AN UMRAH MEMORİES

BÜŞRA  TAŞKIN

HARRAN UNIVERSITY
INSTITUTE OF GRADUATE EDUCATION

DEPARTMENT OF PHİLOSOPHY AND RELİGİOUS STUDİES

Thesis Supervisor: Prof. Dr.   FATMA ÇAKMAK
 Year: 2026, Page : 119

Throughout history, the Hajj pilgrimage has held a central position not only as a religious ritual but
also through its educational, socio-cultural, and collective memory–building dimensions. Despite
variations in its formal and symbolic expressions, this sacred journey continues to function as a
powerful sociological phenomenon that brings communities together and contributes to their social
organization. During the pilgrimage, the pilgrim is not affected solely on an individual level by the
transformative power of Hajj; rather, the influence of the sacred extends outward, generating a
collective consciousness and a shared spiritual atmosphere. The pilgrimage experience entails a
detachment from the routines of everyday life and profane time, requiring an existential rupture. This
inner separation enables the pilgrim to distance oneself from the center of daily existence and to
embark on a spiritual journey beyond ordinary being, thereby allowing a re-evaluation of the
mundane. Throughout this process, the pilgrim encounters the sacred with diverse emotions and
expectations, continuing the journey while intensely experiencing a sense of purification. Upon the
completion of the pilgrimage, the religious atmosphere and emotional elevation that emerge within the
individual often contribute to a lasting transformation in personal identity. The primary focus of this
study is the sociological examination of the Hajj journey within the context of travel and space. In the
first chapter, the relationship between travel and sacredness is discussed through the concepts of road,
traveler, and journey, while the connection between travel and identity is examined. The second
chapter explores the relationship between pilgrimage and travel following the arrival at the sacred
destination. In the final chapter, memoirs written by individuals who have undertaken the sacred
journey are subjected to qualitative analysis within the framework of the sociology of emotions, and
these texts are analyzed in depth. The study employs qualitative research methods, including
theoretical review, thematic analysis, and content analysis. After conducting a theoretical survey of
the Hajj literature within the context of Islam, memoirs written in Turkish or translated into Turkish
were examined. The content of these works was analyzed with a focus on sacred journeying and the
sociology of emotions. In addition to memoirs authored by well-known writers and intellectuals, the
study also aimed to access and analyze texts written by ordinary individuals as expressions of
emotional intensity. The analyses indicate that experiences of Hajj and Umrah are predominantly
interpreted in memoirs through themes of emotional intensification, spatial encounters, and
transformation. Sacred spaces are represented as symbolic environments that shape individual
memory and spiritual orientation, while the act of writing memoirs appears to be associated with the
process of making sense of intense experiences and transforming them into enduring memory. Within
this framework, the study suggests that the experiences of Hajj and Umrah may be interpreted as multi-
layered processes of meaning-making that extend beyond ritual practice, situated within the context of
individual and collective memory.

KEYWORDS:  Sacred Journey, Journey, Pilgrimage, Collevtive Memory

ii



KISALTMALAR

akt. Aktaran

b. İbn, bin

bs. Baskı

c. Cilt

çev. Çeviren

Ed Editör

Hz. Hazreti

s. Sayfa

s.a.v Sallallahu aleyhi ve sellem

s.s sayfalar

TDV Türkiye Diyanet Vakfı

Vd. Ve diğerleri

iii



GİRİŞ B. TAŞKIN

 
1. GİRİŞ

Yolculuk, insan deneyiminin en eski ifade biçimlerinden biri olarak bireyin
dünyayı, benliğini ve kutsalı anlamlandırma çabasının önemli bir unsurunu oluşturur.
Farklı kültürlerde ve dönemlerde yolculuğa yüklenen anlamlar değişse de, bu eylem
çoğu zaman kişinin kendisiyle ve içinde bulunduğu toplumsal yapı ile kurduğu
ilişkiyi yeniden düşünmesine imkân tanıyan bir geçiş niteliği taşır. Bu bağlamda hac,
bir ibadet pratiği olmaktan ziyade, bireysel kimliğin, toplumsal aidiyetlerin ve inanç
hafızasının yeniden şekillendiği çok katmanlı bir deneyim olarak dikkat çekmektedir.
Kutsal topraklara yönelim, bireyin gündelik yaşamın alışılagelmiş örüntülerinden
sıyrılarak başka bir varoluş hâline yöneldiği özel bir süreç yaratır. Hacı, fiziksel
hareketliliğin ötesine geçen bu yolculukta duygusal, bilişsel ve ruhsal boyutlarda
yoğun bir dönüşümün içine dâhil olmakta; ritüeller, mekânsal karşılaşmalar ve toplu
ibadet pratikleri, bu dönüşümün temel dinamiklerini oluşturmaktadır. Bu çok yönlü
yapı, haccı din sosyolojisi kadar hafıza, mekân ve duygu sosyolojisinin kesişim
noktasında yer alan verimli bir araştırma alanına dönüştürmektedir.

Günümüzde bireysel anlatılar ve tanıklık biçimleri, toplumsal olguların
anlaşılmasında klasik veri kaynaklarını tamamlayan güçlü analitik imkânlar
sunmaktadır. Bu tür metinler, bireyin deneyimini duyusal, duygusal ve sembolik
düzeylerde yeniden inşa ettiği söylemsel alanları temsil eder. Hatıratlar bu bağlamda,
bireysel hafızanın toplumsal çerçeveler içinde nasıl şekillendiğini görünür kılan
özgün “hafıza unsurları” olarak değerlendirilebilir. Hac ve umre hatıratları ise, kutsal
yolculuğun bireysel algı, duygulanım ve mekânsal deneyim boyutlarında nasıl
anlamlandırıldığına ilişkin zengin bir malzeme sunar. Bu metinlerde duygular,
ritüeller ve mekânlar yalnızca aktarılmakla kalmaz; aynı zamanda belirli anlatı
stratejileri, yönelimler ve sembolik kodlar aracılığıyla düzenlenir ve yeniden
yorumlanır. Böyle bir söylemsel yapı, bireyin Tanrı ile kurduğu manevi ilişkiyi,
kolektif dini toplulukla bütünleşme pratiklerini ve kutsal olan karşısındaki öznel
konumlanışını yeniden biçimlendiren çok katmanlı bir ifade alanı oluşturur.
Dolayısıyla hatıratlar, kutsal deneyimin bireysel düzeydeki içsel dönüşümünü
toplumsal hafızanın kolektif örüntüleriyle kesiştiren ve bu iki boyutu aynı analitik
zeminde buluşturan derin bir söylem üretmektedir.

Bu araştırma, hac ve umre hatıratlarında yolculuğun kutsal bir nitelik
kazanma sürecinin ve kutsal mekânla kurulan ilişkinin anlatının kuruluşu üzerindeki
etkisini incelemektedir. Bu çerçevede çalışmanın temel problemi şu soru etrafında
yapılandırılmıştır: Hac ve umre hatıratlarının yazımında yolculuğun kutsal bir nitelik
kazanması ve mekânla kurulan ilişkinin anlatı üzerindeki etkisi nasıl açıklanabilir?

1



GİRİŞ B. TAŞKIN

 
Bu problem doğrultusunda çalışma, çok katmanlı bir konuyu daha sistematik bir
biçimde ortaya koymak amacıyla altı bölüm hâlinde yapılandırılmıştır. Giriş
bölümünde araştırmanın konusu, amacı, önemi, yöntemi ve sınırlılıkları ele alınarak
çalışmanın kuramsal çerçevesi ve metodolojik zemini oluşturulmuştur. İkinci
bölümde yolculuk olgusu, etimolojik, kültürel ve varoluşsal boyutlarıyla tartışılmış
ve yolun kutsallaşma süreçleri ile kutsal mekânlara yönelim arasındaki ilişki
değerlendirilmiştir. Üçüncü bölümde İslam’daki hac ve umre ibadetleri tarihsel,
ritüel ve sembolik yönleriyle incelenmiş ardından bu iki ibadetin bireysel hafıza ve
kolektif dini bilinç üzerindeki etkileri açıklanmıştır. Dördüncü bölüm ise tezin
analitik merkezini oluşturarak hatıratların ayrıntılı çözümlemesine ayrılmıştır. Bu
bölümde duyguların mekânı aşması, rutinin kırılması, duygusal coşkunun
yükselmesi, entelektüel derinlik ve dönüşüm etkisi gibi temalar üzerinden kutsal
yolculuğun anlatılarda nasıl kurulduğu somut örneklerle ortaya konulmaya
çalışılmıştır. Beşinci bölümde araştırma bulguları bütüncül bir değerlendirmeyle
sonuçlandırılmış ve altıncı bölümde ise elde edilen bulgular ışığında gelecekte
yapılabilecek çalışmalara yönelik öneriler sunulmuştur. Böylelikle çalışma, kutsal
yolculuğun bireysel hafıza, duygusal yönelim ve mekânsal deneyim bağlamlarında
nasıl anlam kazandığını hem kuramsal hem de metinsel düzeyde çok boyutlu bir
bakışla ortaya koymayı amaçlamaktadır.

1.1. Araştırmanın Konusu

Bu araştırma, hac ve umre hatıratlarında kutsal yolculuğun nasıl temsil
edildiğini inceleyerek bireysel hafıza, duygulanım ve mekânsal deneyim arasındaki
çok katmanlı ilişkileri sosyolojik bir perspektiften analiz etmeyi amaçlamaktadır.
Çalışmanın temel odağını, ritüel pratiklerin ve kutsal mekân karşılaşmalarının
bireysel anlatılarda hangi anlam çerçeveleri içinde konumlandığı, deneyimin
metinlerde nasıl yapılandırıldığı ve dini tecrübenin anlatı üzerinden nasıl yeniden
kurulduğu oluşturmaktadır. Farklı dönemlerde, farklı sosyal konumlara sahip bireyler
tarafından kaleme alınan 33 hatırat1, hafızanın toplumsal çerçeveler içinde işlendiği,
duyguların mekânla kesiştiği ve kutsal deneyimin çok boyutlu bir şekilde ifade
edildiği metinsel alanlar olarak ele alınmaktadır. Bu bağlamda araştırmanın konusu,
hac ve umre yolculuğunun bireyin kendilik algısını, Tanrı ile kurduğu manevi ilişkiyi
ve kolektif dini toplulukla bütünleşme biçimlerini nasıl dönüştürdüğünü; bu
dönüşümün hatıratlarda nasıl dile getirildiğini ve bu metinlerin kutsal deneyime dair
toplumsal anlam üretim süreçlerine nasıl katkıda bulunduğunu kapsamaktadır. 

1 Çalışmada incelenen 33 hatıratın ayrıntılı bibliyografik künyeleri Ekler bölümünde sunulmuştur.

2



GİRİŞ B. TAŞKIN

 
, hafızanın toplumsal çerçeveler içinde işlendiği, duyguların mekânla kesiştiği ve
kutsal deneyimin çok boyutlu bir şekilde ifade edildiği metinsel alanlar olarak ele
alınmaktadır. Bu bağlamda araştırmanın konusu, hac ve umre yolculuğunun bireyin
kendilik algısını, Tanrı ile kurduğu manevi ilişkiyi ve kolektif dini toplulukla
bütünleşme biçimlerini nasıl dönüştürdüğünü; bu dönüşümün hatıratlarda nasıl dile
getirildiğini ve bu metinlerin kutsal deneyime dair toplumsal anlam üretim
süreçlerine nasıl katkıda bulunduğunu kapsamaktadır. Dolayısıyla çalışma, dini
deneyimin bireysel düzeydeki içsel yoğunluklarını, ritüel pratiklerin toplumsal
örgüsünü ve hafızanın metinsel temsiller aracılığıyla yeniden yapılanışını aynı
analitik zeminde bir araya getiren kapsamlı bir sosyolojik çözümleme sunmaktadır.

1.2. Araştırmanın Amacı

Bu araştırmanın temel amacı, hac ve umre hatıratlarında kutsal yolculuğun
bireysel hafıza, duygulanım ve mekânsal deneyim boyutlarında nasıl
anlamlandırıldığını sosyolojik bir çerçevede ortaya koymaktır. Çalışma, hatıratlarda
yer alan anlatımlar üzerinden hac deneyiminin bireyin duygu dünyasında, benlik
algısında ve kutsal mekânla kurduğu ilişkide ne tür dönüşümler ürettiğini analiz
etmeyi hedeflemektedir. Bu doğrultuda araştırma, ritüellerin ve kutsal mekân
karşılaşmalarının bireysel anlatılarda nasıl temsil edildiğini, bu temsillerin hangi
anlam katmanlarını ürettiğini ve hac yolculuğunun bireysel hafıza ile kolektif dini
hafıza arasındaki ilişkiyi nasıl şekillendirdiğini incelemeye yöneliktir. Ayrıca
çalışma, hatıratların yalnızca kişisel deneyimlerin aktarımından ibaret olmadığını;
aynı zamanda dini tecrübenin toplumsal olarak paylaşılan sembolik kodlarla nasıl
bütünleştiğini göstermeyi amaçlamaktadır. Bu kapsamda araştırma, hac ve umre
pratiklerini duygu, hafıza ve mekân ekseninde ele alarak din sosyolojisi literatürüne
kuramsal ve analitik bir katkı sunmayı hedeflemektedir.

1.3. Araştırmanın Önemi

Hac ve umre hatıratlarının sosyolojik bir perspektiften incelenmesi, hem dini
deneyimin bireysel ve kolektif boyutlarını anlamaya imkân tanıması hem de hafıza,
mekân ve duygu çalışmalarını bir araya getiren disiplinlerarası bir yaklaşımı
mümkün kılması bakımından önemli bir araştırma alanı sunmaktadır. Hac ibadeti
İslam dünyasında köklü bir tarihsel sürekliliğe sahip olmasına rağmen, bireylerin bu
yolculuğu hangi kavramsal çerçeveler içinde anlamlandırdığı, deneyimlerini ne tür
duygusal yoğunluklarla ifade ettikleri ve kutsal mekânlarla kurduğu ilişkinin
metinlerde hangi anlatı biçimleri aracılığıyla görünür hâle geldiği Türkiye
literatüründe kapsamlı ve sistematik bir şekilde incelenmemiştir. Bu çalışma, bu
eksiklikten hareketle hatıratları kişisel gözlem ve duygu aktarımının ötesine geçen
sosyolojik belgeler olarak değerlendirmekte; hac deneyiminin bireysel düzeydeki

3



GİRİŞ B. TAŞKIN

 
içsel dönüşümleriyle kolektif dini hafızanın yapısal örüntüleri arasındaki etkileşimi
görünür kılmayı hedeflemektedir.

Ayrıca bu çalışma, dini tecrübelerin metinsel temsillerinin sosyolojik açıdan
ne ölçüde anlamlı olduğunu ortaya koyması bakımından önem arz etmektedir.
Hatıratlar aracılığıyla bireylerin kutsal olanla kurdukları ilişki, duygusal yoğunluklar,
arınma ve sınır deneyimleri, mekânsal duyumsamalar ve kolektif ibadet pratikleri
bütünlüklü bir analitik çerçeve içinde değerlendirilmektedir. Bu yönüyle araştırma,
hac yolculuğunu, gündelik hayatın askıya alındığı, benlik algısının yeniden
düzenlendiği ve toplumsal aidiyetlerin güçlendiği bir dönüşüm alanı olarak ele
almakta; kişisel anlatıların bu dönüşümün en önemli izleklerinden biri olduğunu
göstermektedir. Metinlerdeki anlatı örüntülerinin çözümlenmesi, kutsal mekânın
bireysel ve toplumsal hafızadaki yerini aydınlatmakta; dini pratiklerin yalnızca ritüel
düzeyde değil, aynı zamanda simgesel ve duygusal düzeylerde de toplumsal bir
anlam taşıdığını ortaya koymaktadır.

Son olarak bu araştırma, Türkiye’de hac ve umre hatıratlarına yönelik
sosyolojik incelemelerin sınırlı olduğu dikkate alındığında, literatürde önemli bir
boşluğu doldurmayı hedeflemektedir. Hatıratların birincil veri kaynağı olarak
kullanılması, dini deneyimin yalnızca normatif tanımlara dayalı biçimlerde değil,
bireylerin kendi ifadelerini aktarım ve anlamlandırmaları üzerinden okunmasına
imkân tanımakta; böylece hac yolculuğunun hem bireysel düzeydeki içsel
dönüşümlerini hem de kolektif dini hafıza ile kurduğu ilişkileri daha derinlikli bir
biçimde analiz etmeye olanak sağlamaktadır. Bu çalışma fıkhî meselelerden
bağımsız olarak hac ibadetinin, psiko- sosyal açıdan fert ve topluma yönelik
etkilerini ortaya koymayı amaç edinmiştir. Hac mekânlarının kendine ait
hafızasından ve yolculuğun kişi üzerindeki ilahi güçle sembolik mekânlar aracılığıyla
buluşma etkisinden dolayı duygudaş durumların yaşanabileceğini göstermektedir.
Hac ibadetini hatıratlar üzerinden, duygu boyutu ekseninde kolektif hafızayla birlikte
incelemesi bu çalışmayı diğer çalışmalardan ayırmakta ve aynı zamanda çalışmanın
özgünlüğünü ortaya koymaktadır.

1.4. Kapsam ve Sınırlılıklar

Araştırmanın kapsamını, hac ve umre deneyimlerini farklı anlatı biçimleri
aracılığıyla ifade eden toplam 33 hatırat oluşturmaktadır. Çalışma, belirli bir tarihsel
dönem, coğrafi bölge veya toplumsal grup ile sınırlanmamış; bunun yerine metinlerin
içerik zenginliği, anlatı derinliği ve sosyolojik çözümleme kapasitesi temel alınarak
amaçlı örneklem yaklaşımı benimsenmiştir. Ancak hatıratların analitik açıdan

4



GİRİŞ B. TAŞKIN

 
sunduğu veri niteliği birbirinden farklı olduğundan, duygu sosyolojisi, mekânsal
deneyim ve dönüşüm temaları açısından yeterli içerik barındırmayan iki metin
tematik analiz kapsamına dâhil edilmemiştir. Bu yöntemsel tercih, araştırmanın
kuramsal odağını daha tutarlı bir biçimde değerlendirebilmek amacıyla yapılmış
olup, analiz sürecinin derinliğini ve kavramsal bütünlüğünü artırmayı hedeflemiştir.
Böylelikle çalışma, hac deneyiminin bireysel hafıza, duygulanım ve mekânsal algı
bağlamlarında nasıl kurulduğunu karşılaştırmalı bir metinsel bütünlük içinde
değerlendirmeyi mümkün kılarken, dini tecrübenin metinsel temsillerinde üretilen
sembolik düzenlemeleri, duygusal yönelimleri ve mekânsal karşılaşmaları
yorumlamaya dayanmaktadır.

Araştırmanın sınırlılıkları, kullanılan veri türünün yapısından
kaynaklanmaktadır. İlk olarak, çalışma yalnızca yayımlanmış hatıratlarla
sınırlandırılmıştır. Bu nedenle sözlü anlatılar, kişisel günlükler, sosyal medya
içerikleri veya basılı hâle gelmemiş diğer anlatı türleri kapsam dışı kalmıştır. İkinci
olarak hatıratlar, doğası gereği öznel metinlerdir; bireyin duygu durumu, inanç
yoğunluğu, yazınsal yetkinliği ve toplumsal konumu anlatının biçimlenmesinde
belirleyici rol oynamaktadır. Dolayısıyla araştırma, deneyimin bireysel ve metinsel
düzlemde nasıl inşa edildiğini anlamaya yönelik bir çerçeveyle ele almaktadır.
Üçüncü olarak çalışma, teolojik hükümlere, tarihsel doğruluk tartışmalarına ya da
ritüelin normatif boyutuna odaklanmamakta; hac deneyimini hafıza, duygu ve
mekânın kesişimindeki sosyolojik bir olgu olarak değerlendirmektedir.

 

5



ÖNCEKİ ÇALIŞMALAR B. TAŞKIN

 
2. ÖNCEKİ ÇALIŞMALAR

Hac ibadeti, İslam düşüncesi ve dini pratikler bağlamında özellikle Temel
İslam Bilimleri alanında uzun süredir incelenen bir konu olmakla birlikte, sosyolojik
perspektiften ele alınışı oldukça sınırlıdır. Literatürde yer alan çalışmaların büyük bir
kısmı ibadetin fıkhî hükümleri, tarihsel gelişimi, uygulama biçimleri ve ritüellerin
anlamı üzerine yoğunlaşmış; buna karşın bireysel deneyimlerin, hatıratların, duygu
ve hafıza süreçlerinin ele alındığı kapsamlı sosyolojik araştırmalar oldukça sınırlı
kalmıştır.

Konuyla doğrudan ilişkili olan erken dönem akademik çalışmalar arasında
Zafer Civil’in “Din Sosyolojisi Açısından Hac” yüksek lisans tezi yer almakta;
çalışma, haccın toplumsal işlevleri ve kolektif dini pratiklerle ilişkisi üzerine ilk
sosyolojik değerlendirmelerden birini sunmaktadır. Benzer biçimde Nuran Şen’in
“Hac İbadetinin Psiko-Sosyal Yönden Değeri” başlıklı yüksek lisans tezi, hac
deneyiminin bireysel dönüşüm, duygu yönetimi ve dini motivasyon üzerinde
yarattığı etkileri inceleyerek alana önemli bir katkı sağlamaktadır. Her iki çalışma da
haccın bireysel ve toplumsal boyutlarını içerse de, deneyim anlatıları veya hatırat
türü metinlere odaklanan bir yaklaşım benimsememiştir. Hac deneyimini toplumsal
hafıza bağlamında ele alan en önemli akademik çalışmalardan biri Ali Bedir’in
doktora tezi “Bir Toplumsal Hafıza Biçimi Olarak Hac Anlatıları”dır. Bedir’in
çalışması, hatıratları kolektif hafıza perspektifiyle değerlendirerek önemli bir teorik
çerçeve sunmakla birlikte, metin analizinin kapsamı ve tematik çeşitliliği bakımından
sınırlıdır. Hac anlatılarının toplumsal statü, kimlik göstereni ve dini sembolik
sermaye bağlamında incelenmesi açısından ise Doç. Dr. Fatma Çakmak’ın doktora
tezi “Dinsel Bir İtibar Göstergesi Olarak Hacılık” literatürde kritik bir yere sahiptir.
Çakmak, çalışmasında hacılığı toplumsal konum ve dini prestij ilişkileri kapsamında
değerlendirmiş ve özellikle hac hatıratlarının sosyolojik analizinin eksikliğine açıkça
dikkat çekmiştir.

Hac ibadetinin bireysel dönüşüm boyutunu ele alan bir diğer önemli çalışma
Ahmet Rıfat Geçioğlu’nun “Hac İbadetinin Bireysel Dinî Yaşayış Üzerine Etkileri:
Bir Tipleme Denemesi” başlıklı makalesidir. Bu çalışma, hacıların dönüşüm
süreçlerini tipolojik bir yaklaşımla sınıflandırmaya çalışmakta; ancak metinsel
temsiller veya hatıratlar üzerinden bir analiz yapmamaktadır. Benzer şekilde Mehmet
Altın’ın “Kur’ân’a Göre Hac İbadetinin Birey Hayatındaki Değişim ve Dönüşüme
Etkisi” adlı makalesi, ibadetin ahlaki ve manevi dönüşüm üzerindeki etkilerini
Kur’ân perspektifinden değerlendirmektedir. Bu iki çalışma haccın bireysel dönüşüm
yönünü ele alsa da, empirik veya metinsel veriye dayalı sosyolojik çözümleme

6



ÖNCEKİ ÇALIŞMALAR B. TAŞKIN

 
sunmamaktadır. Hac olgusunu seyahat, modern hareketlilik ve dini turizm
bağlamında değerlendiren Nazife Şişman’ın “Hacılar-Seyyahlar-Turistler” başlıklı
makalesi ise haccın diğer yolculuk biçimlerinden ayrıştığı noktaları kültürel
antropoloji ve din sosyolojisi perspektifleriyle tartışmaktadır. Şişman’ın çalışması,
hacıların modern dünyada “yolculuk kategorileri” içerisindeki konumunu incelemesi
bakımından önemlidir; ancak yine hatırat metinlerini birincil veri olarak
kullanmamaktadır.

Bu literatür taraması, Türkiye’de hac ibadeti üzerine yapılan çalışmaların
çoğunlukla ritüel analizine, dini motivasyonlara, psiko-sosyal etkilere veya dini
statü/itibar ilişkilerine odaklandığını; buna karşın hac ve umre hatıratlarının
sosyolojik veriler olarak sistematik biçimde incelendiği çalışmaların sınırlı olduğunu
açıkça göstermektedir. Bu nedenle mevcut çalışma, söz konusu boşluğu doldurmayı;
bireysel anlatılarda hac deneyiminin hafıza, duygu ve mekân bağlamlarında nasıl
inşa edildiğini tematik bir içerik analizi ile ortaya koymayı hedeflemektedir.

7



GEREÇ VE YÖNTEM B. TAŞKIN

 
3. GEREÇ VE YÖNTEM

Bu araştırma, hac ve umre hatıratlarında yer alan deneyim anlatılarını
sosyolojik bir çerçevede çözümlemek amacıyla nitel araştırma yaklaşımı temelinde
yapılandırılmıştır. Çalışmanın veri kaynağını, farklı dönemlerde ve farklı toplumsal
konumlara sahip bireyler tarafından kaleme alınmış 33 hac ve umre hatıratı
oluşturmaktadır. Belirli bir tarihsel sınırlama yerine, metinlerin içerik çeşitliliği,
anlatı yoğunluğu ve sosyolojik temsil gücü esas alınarak amaçlı örneklem tekniği
doğrultusunda seçilmiştir. Ön inceleme aşamasında toplam 33 hatırat
değerlendirilmiş; bu metinlerden 31’i araştırmanın veri setini oluşturmuştur.
İncelenen hatıratların bir bölümü entelektüel, akademik ya da sanatsal kimliğe sahip
yazarlar tarafından yazılmış olup, bu metinlerde hac deneyimi ağırlıklı olarak
tefekkür, varoluşsal sorgulama ve düşünsel derinlik ekseninde yapılandırılmaktadır.
Diğer bir grup hatıratta ise hac ve umre deneyimi, gündelik pratikler, ritüel
uygulamalar, duygusal yoğunluklar ve kutsal mekânlarla kurulan karşılaşmalar
üzerinden aktarılmaktadır.

Veri seti içerisinde hac ve umre anlatıları birlikte yer almakta; her iki
deneyimin metinlerde benzer duygusal ve mekânsal temalar etrafında kurulduğu,
ancak hac anlatılarında dönüşüm, eşik deneyimi ve benlik yeniden yapılanması
vurgusunun daha belirgin olduğu gözlemlenmektedir. Yazarların cinsiyet, eğitim
düzeyi ve toplumsal konumları farklılık göstermekle birlikte, hatıratlarda tekrar eden
anlatı örüntülerinin kutsal mekânla karşılaşma, arınma deneyimi, içsel muhasebe ve
benlik algısının yeniden yapılandırılması etrafında yoğunlaştığı görülmektedir.

Ön inceleme sürecinde değerlendirilen iki hatırat ise, duygusal yoğunluk,
mekânsal deneyim ve dönüşüm temalarını yeterli düzeyde içermemesi nedeniyle
ayrıntılı tematik analiz kapsamına dâhil edilmemiştir. Bu yöntemsel tercih,
araştırmanın kuramsal odağının ve analitik bütünlüğünün korunması amacıyla
yapılmış olup, veri setinin tutarlılığını ve çözümleme derinliğini artırmaya yönelik
bir sınırlama olarak değerlendirilmelidir.

Bu araştırma sürecinde kullanılan hac ve umre hatıratlarına ulaşma aşaması,
çalışmanın önemli yöntemsel bileşenlerinden birini oluşturmuştur. Hatırat türü
metinler, akademik veri tabanlarında sistematik biçimde sınıflandırılmadığından, bu
eserlerin tespiti çoğu zaman bireysel arama, yayınevleri katalogları, saha taraması ve
bibliyografik iz sürme yoluyla gerçekleştirilmiştir. Özellikle sıradan bireyler
tarafından kaleme alınan ve sınırlı sayıda basılan hatıratlara ulaşmak, araştırma
sürecinde zaman ve emek gerektiren bir aşama olmuştur. Bu durum, çalışmanın veri

8



GEREÇ VE YÖNTEM B. TAŞKIN

 
setinin rastlantısal değil, bilinçli ve seçici bir tarama süreci sonucunda
oluşturulduğunu göstermektedir. Hatıratlara ulaşma sürecindeki bu zorluklar, aynı
zamanda bu metinlerin sosyolojik açıdan neden sınırlı biçimde çalışıldığını da
açıklayıcı niteliktedir. Analiz sürecinde hatıratlardan seçilen pasajların
belirlenmesinde, aynı deneyimin farklı metinlerde nasıl anlamlandırıldığı
karşılaştırmalı olarak değerlendirilmiştir. Özellikle Kâbe’yi görme anı, tavaf
deneyimi, Arafat vakfesi ve kutsal mekânlarla ilk karşılaşma gibi tekrar eden
deneyim alanlarında, duygusal yoğunluğun, içsel muhasebenin ve dönüşüm
vurgusunun daha belirgin biçimde ifade edildiği metinler analize dâhil edilmiştir. Bu
doğrultuda, aynı temaya ilişkin anlatımlar arasında, duygusal derinliği, betimleyici
gücü ve deneyimi anlamlandırma düzeyi daha belirgin olan pasajlar tercih edilmiştir.
Bu yöntemsel yaklaşım, bireysel anlatılar arasındaki çeşitliliği görünür kılmayı ve
kutsal deneyimin metinsel temsillerinde öne çıkan ortak anlam örüntülerini daha net
biçimde analiz etmeyi amaçlamaktadır.

Araştırmada kullanılan temel yöntem nitel içerik analizi ve tematik analizdir.
Araştırmanın analiz sürecinde, her bir hatırat metninin sistematik biçimde
okunmasıyla başlamış ve bu aşamada metinlerin genel yapısı, anlatı tarzı, ritüel
betimlemeleri, deneyim aktarım biçimleri değerlendirilmiştir. Ön okuma aşamasını
takip eden süreçte, metinlerde belirginleşen duygu ifadeleri, mekânsal tasvirler, ritüel
pratiklere ilişkin gözlemler ve dönüşüm anlatıları temel kategoriler olarak
kodlanmıştır. Kodlama işlemi hem metnin kendiliğinden ürettiği anlam örüntülerini
yakalamayı amaçlayan tümevarımsal bir yaklaşımı hem de araştırmanın kuramsal
çerçevesiyle ilişkilendirme olanağı sunan kuramsal kodlamayı içermektedir.
Tümevarımsal kodlama, metinlerde kendiliğinden ortaya çıkan duygu
yoğunluklarını, mekânsal karşılaşmaları ve ritüel betimlemeleri özgün kategoriler
hâlinde belirlemeye imkân tanırken; kuramsal kodlama hafıza çalışmaları, duygu
sosyolojisi ve mekân kuramı gibi alanlarda geliştirilen kavramların (örneğin yönelim,
liminalite, hafıza mekânı, sınır ve arınma) hatıratlarda yer alan deneyim anlatılarıyla
ilişkilendirilmesini sağlamıştır. Analizin son aşamasında kodlar arasındaki ilişkiler
değerlendirilmiş, tekrar eden motifler belirlenmiş ve benzer anlatı örüntüleri tematik
bütünlükler hâlinde bir araya getirilmiştir. Bu temalar, hem metinsel ifade
biçimlerinin hem de kutsal yolculuğun sosyolojik boyutlarını anlamayı mümkün
kılan kuramsal çerçeveyle birlikte yorumlanarak araştırmanın analitik temelini
oluşturmuştur.

Araştırmanın kuramsal temeli; hafıza çalışmaları, duygu sosyolojisi ve mekân
teorilerinden yararlanan disiplinlerarası bir çerçeve üzerinden oluşturulmuştur. Pierre

9



GEREÇ VE YÖNTEM B. TAŞKIN

 
Nora’nın hafıza mekânı yaklaşımı, hatıratların deneyimi nasıl mekânsallaştırdığı ve
bireysel hafızanın metinsel temsilde nasıl düzenlendiğini anlamada analitik bir zemin
sunmaktadır. Sara Ahmed’in duyguların yönelimi teorisi, bireyin kutsal mekânla
kurduğu duygusal ilişkiyi değerlendirmede; Victor Turner’ın liminalite kavramı,
haccın gündelik yaşamın sınırlarını askıya alan dönüştürücü yapısını çözümlemede;
Mary Douglas’ın sınır ve arınma yaklaşımı, ritüellerin düzen kurucu niteliğini
anlamada; Alfred Schütz’ün fenomenolojik perspektifi ise hac deneyiminin bireyin
anlam dünyasını nasıl yeniden yapılandırdığını değerlendirmede yol gösterici bir
çerçeve sunmuştur. Bu yöntemsel yaklaşım, bireysel hafızanın, duygusal
yönelimlerin ve mekânsal karşılaşmaların bir araya geldiği sosyolojik belgeler olarak
ele alınmasını sağlamaktadır. Böylelikle çalışma, hac deneyiminin çok katmanlı
yapısını hem metinsel çözümleme hem de kuramsal ilişkilendirme düzeyinde
kapsamlı bir şekilde değerlendirmektedir.

10



BULGULAR B. TAŞKIN

 
4. BULGULAR

4.1. Yol ve Yolculuk Kavramlarının Etimolojik Analizi

Yol ve yolculuk, içinde güçlü anlamlar barındıran birbirleriyle bağlantılı
iki kavramdır (Bostancı, 2018). “Yol”, yalnızca iki mekân arasındaki fiziksel
bağlantıyı değil, aynı zamanda insanın kendi varoluş serüvenini ifade eden sembolik
bir hattı temsil etmektedir. Birçok dilde yol, doğruluk, erdem ve adalet kavramlarıyla
iç içe geçerek hem ahlaki hem de metafizik bir anlam alanı kazanmıştır (Poyraz,
2018, s. 27). “Yolculuk” ise bir yerden başka bir yere gitme eylemi olmanın ötesinde,
insanın içsel dönüşüm sürecini ve anlam arayışını simgeleyen bir hareket biçimidir.

Kültürel düzeyde yolculuk kavramı, farklı anlam ufukları taşımaktadır. Doğu
düşüncesinde yolculuk, bir arayışın, yani hakikate doğru yönelmenin simgesidir; bu
yönüyle mistik ve içsel bir anlam taşımaktadır. Batı geleneğinde ise yolculuk, kaçış
ve geri dönüş arasında salınan bir varoluşsal metafor olarak yorumlanabilir (Şimşek,
2018, s. 121). Bu karşıtlık, yolculuğun Doğu kültüründe içsel bir keşif, Batı’da ise
dışsal bir macera olarak şekillenmesindendir. Ancak her iki gelenekte de yolculuk,
insanın kendini aşma çabasının merkezinde yer almaktadır. Yolculuğun iki aslî
unsuru bulunmaktadır. Bunlardan ilki seyir diğeri ise manadır ve bu iki unsur
olmadan yolculuk gerçekleşmiş olmaz (İnam, 2018, s. 45). Seyir, bedensel hareketi;
mana ise ruhsal yönelimi temsil etmektedir. Dolayısıyla gerçek bir yolculuk, hem
dışsal adımı hem de içsel uyanışı içinde barındırmaktadır.

Etimolojik olarak “yol” sözcüğü, Türkçede “üzerinde yürünüp gidilen yer”
anlamına gelmektedir. Ancak bu yalın tanım, kelimenin derin kökeninde bulunan
zengin çağrışımları tam olarak karşılamamaktadır. Yol sözcüğü kökünde “kut,
mutluluk, yazgı” anlamlarını barındırmaktadır ve bu bağlamda yol, insanın kutlanma,
yani arınma ve bereket kazanma süreciyle ilişkilendirilebilir. Eski sözcüklerde geçen
yolamak1, yolkı2 yolunmak3, yolak4 ve yolluğ5 sözcükleri ayrı ayrı anlamlar
içermesine rağmen hepsi yol köküyle başlamaktadır. Fakat her ne kadar yol
kelimesiyle başlasalar da yol kelimesinin kökünde bulunan kut, san, ün ile yürünen
yol anlamı arasında bir bağlantı bulunmamaktadır. Bu nedenle yol kelimesine başka 

1 Yolamak sözcüğünün kelime anlamı “yol göstermek, karşısına çıkmak, karşılaşmak”tır. Arapça
olarak ise “tesadüf” anlamına gelmektedir.

2 Yolkı sözcüğü “yolcu, yoldaki” anlamına gelmektedir.
3 Yolunmak sözcüğü “yolda olmak” anlamına gelmektedir.
4 Yolak sözcüğü “küçük yol, çığır, çılga” anlamına gelmektedir.
5 Yolluğ sözcüğü “kutlu, mutlu” anlamına gelmektedir (Eyüpoğlu, 2022, s. 761). 

11



BULGULAR B. TAŞKIN

 
sözcükleri ayrı ayrı anlamlar içermesine rağmen hepsi yol köküyle başlamaktadır.

Fakat her ne kadar yol kelimesiyle başlasalar da yol kelimesinin kökünde bulunan
kut, san, ün ile yürünen yol anlamı arasında bir bağlantı bulunmamaktadır. Bu
nedenle yol kelimesine başka açılardan bakmak gerekmektedir (Eyüpoğlu, 2022, s.
761).

Birbirinden ayrı kökten türemiş gibi görünen yol sözcüğünün o/u dönüşümü
sonucunda yul sözcüğü ortaya çıkmıştır. Yol ve yul sözcüklerinde köken özdeşliği
bulunmaktadır. Yul sözcüğü “ışımak, parlamak, yanmak, yalımlanmak” anlamlarına
gelir. Yol sözcüğünün, kut, mutluluk ve yazgı anlamlarına gelmesi ise inanç
kurumlarıyla ilgilidir. Buradan da kutsal mekân ve mabetlere mutluluk kazanmak,
arınmak, kutlanmak ve parlamak için gidilmesi anlamı çıkmaktadır. Böylece yol
(kut, san, ün) ile yul (parlamak, ışıma) sözcüklerinin eş köklülüğü ortaya çıkmakta ve
yürünen yol ile anlam özdeşliği meydana gelmektedir (Eyüpoğlu, 2022, s. 761). Bu
durum, yolun yalnızca bir güzergâh değil, ışığa, arınmaya ve aydınlanmaya yönelen
bir süreç olduğunu göstermektedir. Dolayısıyla “yol”, fiziksel bir hat olmanın
ötesinde, kutsallığa uzanan bir sembolik eksen olarak kavranabilir. Eski Türk inanç
sisteminde “kut” kavramı, Tanrı’dan gelen yaşam gücü ve bereketi temsil etmekte;
buna göre yola çıkmak, yalnızca mekân değiştirmek değil, kut arayışına çıkmak, yani
ruhsal bir olgunlaşma sürecine girmek demektir. Bu açıdan bakıldığında, “yol” ile
“yul” arasındaki eş köklülük, kutsal mekânlara yapılan yolculukların da anlamını
derinleştirmekte: insan, ışığa yaklaşmak için yürümekte, yürüdükçe arınmakta,
arındıkça varoluşunun merkezine dönmektedir.
4.2. Seyahat Etmenin Dönüştürücülüğü

“Seyahat” kelimesi Arapça s-y-h kökünden gelmekte; “yeryüzünde dolaşmak”
ve “gezmek” anlamlarını taşımaktadır. Bu kökün anlam alanı, insanın hareketini
yalnızca fiziksel bir yer değiştirme olarak değil, yeryüzüyle ve varlıkla kurduğu ilişki
biçimi olarak yorumlamaya imkân vermektedir. Seyahat kavramının temelleri,
yeryüzünde ibadet maksadıyla yapılan yolcuklara dayanmaktadır (Seçkiner, 2020, s.
513). Seyahat kelimesinin kökü olan ‘seyh’ kelimesi “suyun yerin üstünde sürekli
akması” anlamına gelmektedir (Bayraktar, 2011, s. 85). Burada suyun yeryüzünde
akıp gitmesiyle insanın seyahati arasında bir bağlantı kurmak mümkündür. Su, aktığı
zaman sahip olduğu güçle bir taraftan geçtiği yerleri şekillendirirken diğer taraftan da
aktığı her yerden bir şeyleri kendisine katarak yoluna devam etmektedir. İnsan da
seyahat ederken suyun hareketine benzer biçimde gittiği yerlerde iz bırakmakta ve
kendisine bir şeyler katarak ilerlemektedir. Böylece kişi, seyahati boyunca
deneyimlerinden şekil almakta ve aynı zamanda etrafına şekil vermektedir. Seyahat
bu durumda yalnızca bir hareket değil, sürekli bir biçimlenme ve biçim verme süreci

12



BULGULAR B. TAŞKIN

 
hâline gelmektedir.

Seyahat sözcüğü Latince’de ise zorluklara katlanmak anlamına gelen ‘travail’
sözcüğünden türemiştir. Tarih boyunca seyahat etmek zorluklara eşdeğer
görülmüştür (Acar, 2020, s. 308). Bu nedenle, seyahatin insanı değiştiren ve
dönüştüren başlıca unsurlarından biri onun taşıdığı meşakkattir; çünkü kişi konfor
alanını terk ederek yolculuğa başlamaktadır.

Türkçede yolculuk ve seyahat kavramları sıklıkla aynı anlamlarda
kullanılmaktadır. Fakat seyahat, amacı kendisi olan özel bir yolculuk biçimidir. Bir
yolculuğun seyahat olabilmesi için kişinin merak duygusuyla hareket etmesi gerekir.
Kişi, seyahatinde merakını tatmin etmek için hedefine güdülenmiş bir şekilde
yolculuğunu gerçekleştirir. Böylece kişinin merak duygusu sonucunda seyahat
eylemi meydana gelir (Uğraş, 2012, s. 23).

Hiçbir seyahat kişinin sadece dışında gerçekleşmemektedir. Her seyahat
yapan kişi içten dışa doğru bir yolculuk halindedir ve bunun sonucunda kişi
etkilenerek bir dönüşüm içerisine girer. İnsanın kendini bilmesi ve tanıması da
yolculuk kavramıyla birlikte açıklanır (Bostancı, 2018). İslam filozofu İmam-ı Gazâlî
iki çeşit yolculuktan söz etmektedir. Bunların ilki zahiri yani bedenle yapılan
yolculuk olup ikincisi ise kalben yapılan iç âlem yolculuğudur (Gazâlî, 2024, s. 11).
İnsan, hayatı boyunca bu iç âlem yolculuğu içerisindedir. Yola önce kişinin bedeni
çıkmaktadır fakat yolculuğun etkisi insanın sadece bedeniyle kısıtlı kalmamaktadır.
Yürüyüşle insan, kendi içine yoğunlaştığı için bulunduğu yere dönüşmüş bir şekilde
dönmektedir (Le Breton, 2024, s. 11).

Seyahat aynı zamanda kişiye farklı insanlarla iletişim kurma ve onları tanıma
fırsatı sunar. Seyahat ile insan bir bütün halindedir. Seyahat, hem insanın başkasına
yöneldiği hem de kendi içine döndüğü bir hal olarak varlık kazanır. Kişinin kendini
bilmesi gibi başkasını da tanıyıp bilmesi de bir yolculuk halidir. Seyahat, insana
olağanın dışına çıkma fırsatı sunarken kişiye yeni bakış açıları kazandırır. Seyahatle
birlikte kişi başkasının yüzünde kendini görür ve o kişiyi kendine aynı kılar. (Alver,
2011, s. 74-75).

Seyahat eden yolcu dünyanın en yalın ve saf halini görür, akıp giden zamanda
bir an yakalar. Yolcu, bulunduğu yerleri ve gördüklerini içselleştirir ama seyahatinde
bulunduğu yerlere ve gördüklerine bağlanmaz. Bu şekilde seyahat eden kişinin
dönüşümü başlar (Sert, 2011). İnsan, seyahati ancak bilinçle yaptığında kendisine ve
çevresine olumlu sonuçlar üretebilir (Akın, 2011, s. 123).

13



BULGULAR B. TAŞKIN

 
İnsanın çevresinde olup bitenleri anlayabilmesi ve bağımsız bir bakış açısıyla

düşünebilmesi için bulunduğu mekândan ayrılması gerekir. Çünkü incelikli
düşünmek için kişi mekândan bağlarını koparmalı ve serbest kalmalıdır (Gros, 2024,
s. 28). Yürüyen insan, mekânın bağlarından kendini koparır ve yolda gereksiz
düşüncelerinden kurtulur sonuçta gerçekten nelerin kendisine ait olduğunu daha iyi
anlamaya başlar. Hayatı boyunca uzun yürüyüşler yapan Nietzsche ancak yürüyüş
yaptığında iyi düşünülebildiğinin farkına varır (Gros, 2024). Nietzsche, insanlara
devamlı “Mümkün mertebe az oturmalı; açık havada yürürken doğmayan, şenliğine
kasların da katılmadığı hiçbir düşünceye güvenmemeli. Önyargıların hepsi
bağırsaklardan gelir. Daha evvel de söylediğim gibi, Kutsal Tin’e karşı işlenen esas
günah yerinden kıpırdamamaktır.” şeklinde öğütler verir (Nietzsche, 2020).

Seyahatin birey üzerindeki dönüştürücü gücü sancılı bir süreçtir. Ebû
Hüreyre’den nakledildiğine göre, Hz. Peygamber (sav) bir hadisinde şöyle
buyurmuştur: “Üç dua şüphesiz kabul edilir: Babanın duası, yolcunun duası,
mazlumun duası.” (Özafşar vd., 2023, s. 388). Yolcunun duasının kabul olması,
seyahatin içinde barındırdığı meşakkatlerden dolayıdır. Kişi gerçekten seyahat
ediyorsa yol, meşakkatler sonucu hem bireyi hem de toplumu dönüştürür. Nitekim
Hz. Peygamberin “Seyahat edin ki sıhhat bulun”1 hadisi beden ve ruh sağlığına
dikkat çekmektedir (Başoğlu, 2020, s. 228). Sonuç olarak seyahat, insanın hem dışsal
hem içsel dünyasında dönüşümün eşiğini oluşturur. Birey, hareket ettikçe
değişmekte; konfor alanını terk ettikçe kendini tanımaktadır. Kişi su gibi akarken
çevresini biçimlendirir, ama en çok kendi içini dönüştürür. Böylece seyahat, hem
insanı hem de dünyanın anlamını yeniden kuran bir tefekkür biçimi hâline gelir.

4.3. Yerleşikliğin Ötesine Geçmek

İnsanoğlu tarih boyunca yolculuk halinde olmuştur. Tarihin her döneminde
insanlar, ihtiyaçlarına göre seyahatler gerçekleştirmiştir. İlk çağlarda yürümek fiili,
yolculuğun ilk aracı olarak karşımıza çıkmakta. Yerleşik hayata geçtikten sonra
insanlar yerleşim yerleri arasında yollar inşa etmişlerdir. Her yeni araç, yalnızca
ulaşımı kolaylaştırmakla kalmamış, aynı zamanda yolculuğun anlamını yeniden inşa
etmiştir. Yapılan yolculuklar başta kişileri sonra da toplumları etkilemiştir. Keşfetme
arzusu insanlık tarihi boyunca her zaman ön planda olmuş ve bu duygu seyahat
olgusunu doğurmuştur (Uğraş, 2012, s. 11).

1 (Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, II, 380) 

14



BULGULAR B. TAŞKIN

 
Yol, insanlık için her zaman yalnız bir geçiş hattı değil, varoluşun kendisi

olmuştur. Yol kavramının metafor olarak kullanımı, bize hayatı yol üzerinden nasıl
anlamlandırdığımızı göstermektedir (Poyraz, 2018, s. 31). Filozof Karl Jaspers
felsefeyi “yolda olmak” olarak tanımlamaktadır. Nitekim insan da hayatı boyunca
yoldadır ve yolda olduğu müddetçe var olmaktadır (Bayraktar, 2018, s. 191).

Bu anlamda yol, hem dışsal hem de içsel bir hareketi temsil etmektedir.
İnsanın kendi iç dünyasına doğru attığı her adım, varoluşunun anlamını yeniden
kurduğu bir sürece dönüşmektedir. Bu varoluşsal yürüyüş, kutsal boyutlarla anlam
kazanmaktadır. Hac ve umre gibi kutsal yolculuklar, insanın “yolda olma” hâlini
sıradan bir dünyevî eylem olmaktan çıkararak ilâhî bir yönelişe dönüştürmektedir.
Bu yolculuklarda yürümek artık yalnızca mekân değiştirmeyi değil kutsalın izini
sürmeyi ve varoluşun kaynağına doğru yönelmeyi içermektedir. Hacca ya da umreye
giden kişiler için yol, Tanrı’ya yaklaşmanın bir biçimidir; bu nedenle her adım, hem
hatırlamanın hem de dönüşümün mekânına dönüşmektedir.

Ahmet Haşim, 1930 yılında yaptığı Frankfurt gezisi için yazdığı eserin
mukaddimesinde seyahat için “insan, hayatının tatsızlığından ve etrafa görüp bıktığı
şeylerin o yorucu aleladeliğinden bir müddet kurtulabilmek ümidiyle seyahate çıkar.
Bu bakımdan seyahat ‘harikuladelikler avı’ demektir” diye bahseder (Haşim, 2019, s.
169). Seyahat, sıradan bir eylem değildir. Seyahat hem bireyi hem de kişinin
çevresindekileri etkileyen bir olgudur.

Jacques Derrida İstanbul’dan, arkadaşı Catherine Malabou’ya yazdığı
mektubunda seyahati “keyif almanın, keşfin, yabancı olana maruz kalmanın aslında
sır olan bir şeyin korunması” olarak tanımlamıştır (Derrida, 2006, s. 31). Kişi,
yürümekle mekânın ona dayattığı endişelerinin ağırlığından sıyrılır ve bir süreliğine
işlerini unutur böylece erteleme özgürlüğüne kavuşur. İnsan, sadece seyahat ederek
ve yürürken etrafı keşfederek hayatındaki mecburiyet yanılsamalarından kendini
kurtarabilir (Gros, 2024, s. 11). Yürümek, yalnızca bedensel bir eylem değil, zihnin
kendini arındırma biçimidir.

İnsanın varoluş biçimini belirleyen en temel mekân evdir. Ev, dış dünyanın
belirsizliklerine karşı korunaklı bir alan sunar; bu koruma, bireye güven ve aidiyet
kazandırır. Bu durum kişide güven duygusunu doğurur. Çünkü ev herhangi bir
yerden farklı olarak kişiye tam olarak nerede durduğunu bildirir (Akt., Göregenli,
2021, s. 127). Ancak bu güven aynı zamanda bir sınıra da dönüşür. İnsan evden
ayrıldığında, rutinlerin sürekliliği bozulur; alışkanlıklar çözülür ve düşünce

15



BULGULAR B. TAŞKIN

 
özgürleşmeye başlar. Tanıdığı mekândan uzaklaşan ve yola koyularak
bilinmeyenlere doğru ilerleyen insan yavaş yavaş bağlarından kopar. Evsiz ve
yurtsuz anlamına gelen Fransızca sans terre kelimesine olumlu açıdan bakıldığında
“belirli bir yeri ve yurdu olmamak ancak her yerde evi olmak” gibi anlamlara
gelmektedir (Thoreau, 2022, s. 12). Yürürken mekânın bağlarından kopabilen insan,
kendisi dışındaki varlıklarla aynı düzlemde olduğunu iştirak eder ve böylece aynı
evin verdiği güven duygusunu içinde hisseder.

Yer, insanı kendine bağlar ve sürekli kişiye kendisini hatırlatır (Alver, 2017,
s. 270). Zorunlu bir şekilde seyahat eden kişinin, bulunduğu mekânın kendisine
verdiği aidiyet duygusundan kurtulması daha zor olur. Bundan dolayı kişi seyahat
halindeyken tedirginlik ve huzursuzluk hissedebilir. (Sümeyra, 2011, s. 335). Ahmet
Haşim seyahat halindeyken yaşanan bu duygu durumlarını “Seyahat ne kadar rahat
ve eğlenceli olursa olsun yine için için, anlaşılmaz bir endişe tohumu taşır. En iptidai
ve ağır kervan yürüyüşlerinden en süslü ekspres ve tantanalı vapur seyahatlerine
kadar yolculuğun bütün çeşitlerini denedim, hepsinde de aynı gizli acının içimi
ısırdığını duydum” diye bahseder (Haşim, 2019, s. 174).

İnsan, yaşadığı çevre ile hayatını çoğu zaman özdeşleştirmektedir. Bulunduğu
yere göre kendini şekillendirmeye başlayan insan çoğu zaman mekânın kendisini
kuşattığının farkına bile varmamaktadır. Seyahatin yol açtığı kırılma ile kişi
toplumun ona dayattığı algıları sorgulamaya başlamakta ve alışkanlıklarından
kurtulmaktadır (Akın, 2011, s. 122). Yürürken kişi arzu ve dürtülerini ayaklarının
altına alarak yolculuğunu gerçekleştirir (Gros, 2024, s. 13). Amerikalı şair Walt
Whitman’a göre yolda olmak “hayatı aracısız yaşamak ve maddecilikten uzaklaşarak
ruhun gücünü sınamak” demektir. Whitman ancak yolda olan kişilerin köleliğine
sebep olan yerleşmişlik, maddecilik ve sıradanlık hastalıklarından
uzaklaşabileceklerini dile getirir. Yolda olan insan kendini sınar ve sonucunda
özgürleşir. Bundan dolayı yol bizim maddi dünyanın ötesine ulaşmamıza yardımcıdır
(Akt., Küçükhemek, 2017, s. 138). Seyahatle birlikte kişi mekânsal bağlarından
koparak yerleşikliğin ötesine geçmektedir. Kişi, artık duygu ve düşüncelerinde daha
özgür hissederek içinde kırılmalar yaşamakta ve seyahatin etkilerini hissetmektedir.

4.4. Yolun Kutsallaşması: Kutsal Mekânlara Yolculuk

İnsanların ayakları üzerinde yürümesi hiçbir zaman basit bir yürüme
olmamıştır. Bireyler kendi varlıklarında en yüce olan zirveyi, kutsal mekânlara
yaptıkları hac yolculuklarıyla açığa çıkarmaktadır. Hacı, ortaya çıkan bu değerli
bilinç ve hissediş ile yaratıcıyla buluşarak yeryüzündeki en anlamlı serüvenini

16



BULGULAR B. TAŞKIN

 
gerçekleştirmiş olmaktadır (Kurşunoğlu, 2013).

Tarih boyunca insan, iç dünyasında bulunan kutsal duygusu sebebiyle kutsal
mekânlar inşa etme ihtiyacı duymuştur. Kutsanan bu mekânlar, kendilerinde olan
kudret tecellileri sebebiyle inananları tarafından diğer mekânlardan üstün tutulmuştur
(Kurşunoğlu, 2013, s. 189). Böylelikle bu mekânlara giden yollar da kutsallaşmış ve
neticesinde yapılan bu yolculuklar kutsal kabul edilmiştir.

İslamî terminolojide hac “dinî mecburiyet veya mucize elde etmek gayesi ile
kutsal bir yere doğru gerçekleştirilen yolculuk” olarak tanımlanmaktadır (Küçük vd.,
2016, s. 788). Hac yolculuğuna çıkmadan önce kişiler maddi ve manevi hazırlık
yapmaya başlamaktadır. İslam’da hac yolculuğu öncesi manevi hazırlık olarak kişiler
dinî konularda daha hassas davranmaya başlamakta ve ibadetlerinde gözle görülür
artış meydana gelmektedir. Maddi hazırlık olarak ise kişiler oraya götüreceği eşyalar
ve oradan alacağı hediyelikler için para birikimi yapmaktadır (Civil, 2003, s. 72).
Yolculuk boyunca türlü zorluklarla sınanan hacı, kutsalla buluşma heyecanı
içerisinde yolculuğuna başlamaktadır. Hacı, kutsal mekâna vardıktan sonra ise
çektiği zorlukları unutmakta ve artık sadece O’nunla bir olmanın sevincini
yaşamaktadır.

Kutsal yolculuğa çıkacak olan birçok kişi, farklı duygular ve beklentiler ile bu
yolculuğa çıkmaktadır. Kutsalla bütünleştikten sonra hacı, arınma duygusunu yoğun
bir şekilde yaşayarak yolculuğuna devam etmektedir. Kutsal yolculuğunun
sonrasında kişi ruhen farklı bir yoğunluk yaşamakta ve bu hal içerisinde kişinin
duyguları daha fazla yücelmektedir (Hökelekli, 1996).

V. Turner ve E. Turner’a göre “hac üç aşamalı ayindir. İlk aşama ayrıcalığa
yolculuktur. İkinci aşama ise varılan hedefin tecrübe eşiğidir. Üçüncü aşama ise eve
dönüş ve yeniden teşekkül etmedir.” (Kurşunoğlu, 2013, s. 175). Yolculuğun ilk
aşaması ile hacı, dünyevi olanı bir kenara bırakarak yolculuğa çıkmaktadır. Çünkü
hacı, eşik noktasındadır ve kutsalla bütünleşme tecrübesi içerisindedir. Hacı, son
aşamaya geldiğinde ise hem iç dünyasındaki evine hem de dış dünyasındaki evine
dönmüştür ve asıl olması gereken biçimi kazanmıştır.

Kutsal mekânlar insanlara, kutsalın bilgisine ulaşabilmek için yolculuğun
hedeflediği amaca ancak Tanrının yeryüzünde seçtiği bir mekânda ulaşılabileceğini
göstermektedir. Hacı, kutsal mekân ile Tanrıyı bilmenin ruhsal bir tecrübe olarak
yansımasının imkânının farkındadır (Kurşunoğlu, 2013, s. 191).

17



BULGULAR B. TAŞKIN

 
Kutsal yolculuğa çıkan hacı, yolculuk boyunca ritüelleri gerçekleştirmeye

başlarken kutsallık açısından daha yoğun bir zaman dilimine dahil olmaktadır. Her
hacı kutsal yolculuğunda, hayatının merkezinden koparak varlığın dışına doğru
manevi bir yolculuk gerçekleştirmektedir. Kutsal yolculuklar içsel bir kopuşu gerekli
kılmaktadır. Bu şekilde kutsal yolculuğa çıkan kişi, gündelik olanı tekrar gözden
geçirme fırsatı bulmaktadır (Çakmak, 2022).

Kişi, kutsal kabul ettiği mekânda sembolik hafızanın izini sürerek mekânın
ruhunu yakalamaya çalışır. İnanan kişinin ritüelleri aynı şekilde tekrarlayarak
oluşturduğu olaylar zinciri, kutsal mekânların saflığı ile birleşerek hacıda kutsal
tarihin bilincini canlı tutar (Çakmak, 2022).

Dinî Antropolojinin temel meselelerinden biri olan hac, farklı inançlara göre
çeşitlense de eski Mısır dinleri, eski Yunan dinleri, Hinduizm, Budizm, Şintoizm,
Yahudilik, Hristiyanlık ve İslam gibi dinlerde mevcut olan bir ritüeldir (Erbaş, 2002,
s. 97). Hac yolculuğu farklı inançlar açısından kutsal bir yolculuk olarak
tanımlanmaktadır. Maddi ve manevi olarak yapılan bir ibadet olması ve her ikisini
bünyesinde barındırması onu diğer ibadetlerden ayırmaktadır. Kutsal yolculuğa çıkıp
hac ibadetini gerçekleştirenler, sadece bedenen seyahat halinde değil aynı zamanda
ruhen de yolculuk içerisindedirler (Şen, 2003). Tarihin her döneminde, kutsallık
atfedilen ve büyük saygı duyulan bu yerlere inananları tarafından yolculuklar
gerçekleştirilmiştir.

Yahudilikte hac ibadeti, Kudüs’e/Beyti Mukaddes’e (Bet ha
Miktaş=Süleyman Mabedi) yapılmaktadır. Daha önceki dönemlerde hac ibadeti
Yahudilerde, Süleyman Mabedi’nde (Bet ha Miktaş) kurban sunma ritüeli şeklinde
gerçekleştirilmiştir. Fakat Süleyman Mabed’inin (Bet ha Miktaş) Romalılar
tarafından M.S. 70 yılında yıkılmasından sonra bir süre burada ibadetler
yapılamamıştır. Yahudiler, Mabed’en geriye kalan Batı Duvarı’nı ( Ağlama Duvarı)
hac ziyaretleri için kullanmaya başlamıştır. 17 Temmuz akşamı ritüellerini
gerçekleştirmeye başlayan Yahudi hacılar, 19 Ağustos’a kadar ibadetlerini yapmaya
devam etmektedirler (Küçük vd., 2016, s. 404-405).

Günümüzde kurban kesme ritüeli yerine Ağlama Duvarı’nda daha çok günah
itirafı, sadaka, dua ve ağlayarak tarihi geçmişi hatırlama şeklinde hac ibadeti
yapılmaktadır (Adam, 2015). Tevrat’a göre Hac, körler, kadınlar, küçükler, Kudüs’e
gidebilecek durumda olmayanlar, akıl ve beden hastalıkları olanlar hariç, her Yahudi
erkeğine farz kılınmıştır (Küçük vd., 2016, s. 404). Fakat günümüzde kadınlar ve

18



BULGULAR B. TAŞKIN

 
çocuklar da erkekler gibi hac ritüellerini yapmaktadır (Erbaş, 2002, s. 106). Hac
ibadeti, özel günler olan Pesah/Fısıh (Mayasız Ekmek), Şavvot (Gül/Haftalar
Bayramı), Sukkot/Sukot (Çardaklar/Çadırlar) ve Yom Kipur (Kefaret, Günah
Çıkarma) bayramlarında gerçekleştirilir (Küçük vd., 2016, s. 404).

Hristiyanlıkta hac ibadeti ilk kaynak olan Yeni Ahit metinlerinde açık bir
şekilde ifade edilmemiştir. Kutsal metinlerde geçen cümlelerin yorumlanması ile hac
ritüelinin nasıl gerçekleştirileceği belirlenmiştir. İlk hac uygulaması Konstantinler
zamanında, Azize Helene’nin kutsal mekânları ziyaret etmesiyle başlamıştır (Erbaş,
2002, s. 110). Hristiyanlar haccı, manevi yenilenme ve imanı güçlendirme, kutsal
kabul edilen yerlerin tarihini ve önemini anlamak için yapmaktadırlar. Hz. İsa’nın
yaşadığı ve hatıralarının geçtiği yerler ile Azizlerin mezarlarının bulunduğu mekânlar
hac merkezi olarak kabul edilir. Hristiyan hacılar bu yerleri ziyaret ederek
ibadetlerini gerçekleştirirler (Küçük vd., 2016).

Hristiyan hacılar ibadetleri sırasında farklı şekillerde dualarını yapmaktadır.
Bunlardan biri bedenî duadır, elleri çapraz bağlayıp yüz üstü yere kapanarak yapılır.
Diğeri çıplak ayakla ağır ağır dizlerin üzerine çökerek yapılan sessiz tövbedir (Erbaş,
2002, s. 119).

Hz. İsa’nın ölümünden üç yüz yıl sonra başlayan hac ziyaretleri kilise
papazları arasında tartışmaya neden olmuştur. Kimi Hristiyan din adamları dinî
duyguları arttıracağı için hac ibadetine olumlu yaklaşırken kimileri de kutsal
metinlerde bulunmadığı için karşı çıkmıştır (Şen, 2003, s. 18). Kilise, yapılan hac
ziyaretleriyle itibarını ve otoritesini daha da güçlendirmiştir. Bu gücün farkına varan
kilise Kudüs ve çevresine yapılan yolculukları siyasi bir nedene dönüştürerek tarihin
en ilginç hac örneklerinden biri olan “Haçlı Seferleri”ni başlatmıştır. Roma Katolik
Kilisesi, Haçlı Seferlerinin bekledikleri gibi sonuçlanmaması üzerine Kudüs’e
alternatif olarak Roma’yı ikinci hac ziyareti merkezi olarak kabul etmiştir (Erbaş,
2002).

Hinduizm’de hac ibadeti, ilahi çağrıya cevap vermek olarak
değerlendirilmektedir (Küçük vd., 2016). Hinduizm’de hac ibadetini tamamlamış
kişilere, bir köylü ya da kendi köyünde istediği gibi sofuluk hayatı yaşayan sanatkâr
gözüyle bakılmaktadır (Erbaş, 2002, s. 103). Hinduizm’de hac ibadeti çok önemlidir.
Büyük ölçüde Hinduizm, “hac yolculuklarından ibaret bir din” olarak bilinmektedir.
Hatta hayatlarını sadece hac ibadetine adayan Sadular, ömürleri boyunca hac ibadeti
içerisinde yaşamlarını geçirmektedirler (Taşpınar, 2023, s.29).

19



BULGULAR B. TAŞKIN

 
Hinduizm’de hac ritüeli, yedi kutsal yerin ziyareti şeklinde gerçekleşir. Bu

yerler Ganj ve Jamna nehri, Brindaban, iki bin tapınağın bulunduğu Banares ve
Himalaya’nın yüksek tepeleridir. Tanrı Şiva’nın evi olarak görülen Banares’i ziyaret,
bütün Hindu hacıların arzusudur. Genellikle yaya olarak yapılan hac yolculuğunda
hacılar, gidecekleri yere kadar ilahiler söyleyerek ve dualar ederek yolculuklarını
tamamlarlar. Mabedler onlar için aynı zamanda Tanrılar ile buluşma, onlara saygıda
bulunma ve takdimeler sunma yeridir. Son olarak hacılar Ganj Nehri’ne giderler ve
orada yıkanarak günahlardan arındıklarına inanırlar (Küçük vd., 2016). Ziyaret
edilen yerler güzergâh olarak daire şeklindedir. Aynı zamanda Hindu hacılar hac
mekânlarında bulunan heykellerin etrafında da daire çizerek yürümektedirler. Hindu
hacıların daire çizerek yaptığı bu yürüme şekli “parikrama” ya da “pradaksina”
olarak isimlendirilmektedir (Taşpınar, 2023, s. 39).

Budizm dininin kurucusu olan Buda’nın hayatının geçtiği yerler aynı zamanda
Budistlerin hac ibadeti için ziyaret ettiği kutsal mekânlardır. Hac ibadeti için ziyaret
edilen mekânlar sırasıyla Buda’nın doğum yeri olan Lumbini koruluğu, Bodhgaya
denilen Buda’nın aydınlanma yaşadığı yer, aydınlanma yaşadıktan sonra Buda’nın
ilk defa vaaz verdiği yer olan Sarnath Geyik Parkı ve son olarak Buda’nın öldüğü yer
olarak kabul edilen Kuşinara’dır (Yitik, 2015, s. 377). Budizm’in hac ibadetinde iki
farklı yorumu vardır. Bunlar Japon Budizmi ve Tibet Budizmi’dir. İki farklı yorumun
bulunmasının sebebi ise Tibet ve Japonya’ya Budizm dininin sonradan gelmesiyle
oluşan entegredir. Japon Budizmi’nde hac ibadetindeki tavaf hareketi “junrei” olarak
adlandırılırken, Tibet Budizmi’nde tavaf hareketi “pradaksina” olarak isimlendirilir
(Taşpınar, 2023, s. 97).

Tibet Budizmi’nde hac ibadeti, (kora veya gnas-skor) Budist hacıların, kutsal
kabul edilen eşya, yer veya makamı sağ taraflarına alarak saat yönünde tavaf
etmesiyle olmaktadır. Hacılar yanlarında getirdikleri yiyecek ve içecekleri Buda’ya
takdim ederler. Japon Budistler ise hac ibadetlerini farklı şekilde gerçekleştirirler.
Bunların arasında en meşhuru Saikoku’daki 33 tane bulunan mabedin etrafında
gerçekleştirilen tavaf ve Shikoku’daki 88 mabedin etrafında gerçekleştirilen tavaf
şeklinde olanıdır. Özellikle yeni evlenecek olan genç kızlar Shikoku haccını,
hayatlarındaki karşılaşacakları zorluklara karşı hazırlık için ve imanlarını
güçlendirme adına gerçekleştirmektedirler. Günümüzde ise bu iki hac ibadeti yerleri
anlamlarını yitirmiş ve tamamen turistik gezi amacıyla kullanılmaya başlanmıştır
(Akt., Taşpınar, 2023).

4.5. Hac Dışındaki Önemli Yolculuk Türleri 

20



BULGULAR B. TAŞKIN

 
Hac yolcuğu dışında önemli kabul edilen yolculuklar da bulunmaktadır.

Yolculuğu, iş, eğlence ve rahatlama niyetiyle yapmanın sonucunda farklı toplumsal
kimlikler ortaya çıkar. Yolculuk amacına göre ortaya çıkan tipolojilerden biri
seyyahtır. Seyyahlık bir meslektir ve yoğun gözlem ile tefekkürün ürünüdür.
Yolculuk esnasında yolun sınırlarını seyyahın zihni belirler. Seyyah, gezdiği yerleri
kendi kültür dünyasıyla tekrardan yorumlar ve gördüğü mekânlara dair yeni manalar
üretir. Seyyahlar, gezip gördükleri yerleri kanaviçe işler gibi yazıya dökerler.
Seyyahların yazdıkları eserler tarihe ışık tutar. Bu eserlerin en ünlü olanlarından
birisi Evliya Çelebi’nin Seyahatname’sidir (Uğraş, 2012). Osmanlı klasik Çağının
adeta bir fotoğrafını çeken Evliya Çelebi bu seyahatlerini (ö. 1095/1684 [?]) 10
Muharrem 1040’ta (19 Ağustos 1630) gördüğü bir rüyaya bağlar. Evliya Çelebi
rüyasında Hz. Peygamberi görür. Evliya Çelebi, Peygamberin elini öperken “Şefaat
yâ Resûlallah” demek yerine heyecandan “Seyahat yâ Resûlallah” demiştir. Bu
durum karşısında Hz. Peygamber Evliya Çelebi’ye gülümseyerek şefaati, seyahati ve
ziyareti kendisine müjdelemiştir. Bu şekilde seyahat macerası başlayan Evliya Çelebi
önce İstanbul’dan başlayarak Osmanlı Devletinin topraklarını ve komşu ülkeleri
gezmiş ve on ciltlik eserini ortaya koymuştur (“Evliya Çelebi”, 2020).

Peygamberlerin vahiy yoluyla aldıkları bilgileri insanlara ulaştırması olan
tebliğ de bir yolculuk türü olarak öne çıkmaktadır. Tebliğ sözlükte “bir şeyi veya bir
haberi ulaştırmak” anlamına gelmektedir (Boynukalın, 2011, s. 218). Da’vet ise
İslâmî inanç ve değerleri kabul edip uygulanmasını hedefler. Da’vet kelimesi
sözlükte “çağırmak, seslenmek, adlandırmak” gibi anlamlara gelir. Sözlük anlamları
farklı olan tebliğ ve da’vetin uygulama ve gayeleri aynı olduğundan sıklıkla
birbirlerinin yerine kullanılırlar. Hz. Peygamberin tebliğ faaliyetlerinin başarılı
olmasının sebeplerin başında da’vet ettiği dine samimiyetle inanması ve dinin
ilkelerine dikkat etmesi sayılabilir. Hz. Peygamber dışında bu görevi üstlenen
Müslümanlar İran, Horasan ve Afrika’nın çeşitli yerlerine seyahatler gerçekleştirerek
da’vet faaliyetlerini yapmışlardır (Çağrıcı, 1994).

İslam dininde önemli kabul edilen yolculuklardan bir diğeri rihledir. ‘Rahl’
kökünden türeyen ‘rihle’ kelimesi “yola koyulmak; bir şeyin sırtına binmek”
anlamına gelir. Rihle, “muhaddislerle görüşmek, mevcut rivayetleri derlemek ve
hadislerle ilgili bilgilere ulaşmak” amacıyla yapılır. Rihle, muhaddislerin hem ilmî
hem insanî açıdan olgunlaşmalarını sağlayan bir yolculuktur. Rihle yapan sahâbîler,
yolculuk âdâbına uyma, ibadet ve zikirde devamlılık, cömertlik ve yolculuğun
meşakkatlerine katlanma gibi durumlara dikkat ederler (Hatipoğlu, 2008, s. 106). 

21



BULGULAR B. TAŞKIN

 
4.6. Modern Zamanların Ruhu: Yolculuğun Dönüşümü

Seyahat olgusunun kökleri insanlık tarihine kadar eskidir. Tarihi çağlar
değiştikçe insanların yolculuk yapma eylemlerinin nedenleri değişiklik göstermeye
başlamıştır. İnsanlar seyahat eylemini başta avlanma, sağlık, merak, din, eğlence,
ticaret ve boş zaman geçirme gibi farklı nedenlerden dolayı gerçekleştirmişlerse de
günümüzde bu tatil odaklı yolculuğa dönüşmüştür. Tarihte medeniyetlerin oluşumu
ve gelişiminde önemli bir unsur olan seyahat olgusu günümüzde ekonominin önemli
ayakları arasında yer alan turizm sektörüne evrilmiştir (Çallı, 2015).

Turizm kelimesinin kökeni, Latincede dönme hareketini ifade eden “tornus”
kelimesinden gelmektedir. İngilizcedeki “tour” kelimesi, “hareket edilen yere
dönmek şartıyla yapılan seyahat” anlamına gelir. Turist sözcüğü ise, seyahat eden
anlamına gelen “tourist” kelimesinden doğmuştur (Acar, 2020, s. 308). Bu etimoloji,
modern yolculuğun en belirgin özelliğini açığa çıkarır: hareket vardır, ancak
dönüşüm yoktur; gidilen yer ise geçici bir uğrak alanı olarak kalır.

Fransız Devrimi ve Sanayi Devrimi sonrası buharlı makinelerin insan
hayatına girmesiyle ulaşım faaliyetleri iyileşmiş ve turizm hızla gelişim göstermiştir
(Karamustafa & Örnek, 2019, s. 261). Ortaçağ’da pahalı ve sınırlı bir imkân olan
seyahat, sanayi sonrası dönemde ticari bir etkinliğe, “turizm endüstrisi”ne
dönüşmüştür. Ortaçağda konaklama, ulaşım ve yemeklerin pahalı olmasından dolayı
ve özellikle çalışma-dışı nedenlerden ötürü seyahat, sadece zengin kesime hitap
etmekteydi. Dar bir kesimin yapabildiği seyahatler aynı zamanda bir statü işaretiydi
(Urry, 2018, s. 184). 1840 yılında Thomas Cook’un kurduğu ilk seyahat acentesiyle
birlikte rotaları önceden belirlenen geziler ve turlar başlamıştır. Böylece seyahat
acenteleri hızla kurulmuş ve turizm sektörünün maliyetleri düşürülerek turizm, orta
tabakaya da hitap edebilmiştir (Güleryüz, 2020).

İnsanların sadece mekân değiştirmek için yolculuk yapmaları yeni bir
olgudur. Turizm, Aydınlanma ile değişen estetik anlayışı, teknolojik gelişmeler, haz
odaklı daha iyi bir yaşam, toplumsal, kültürel ve politik boyutlara sahip modernliğin
getirisidir. Modern turizmin temellerini boş zaman, şehrin kalabalığından
uzaklaşarak rahatlama ve gündelik hayatın rutininden kaçma yönelimi
oluşturmaktadır (Özgen, 2023).

Gelişen ulaşım imkânlarıyla birlikte artan gelir ve refah düzeyi çalışma
saatlerini yeniden düzenlemeyi gerekli kılmıştır. Nitekim modern çalışma saatleri
insanların belirli aralıklarla dinlenmesini zorunlu hale getirmiştir (Başoğlu, 2020, s.

22



BULGULAR B. TAŞKIN

 
230). Gündelik hayatın rutininden sıkılan ve eşsiz deneyimler arayan insanlar
yolculuklar yapmaya başlamış ve bunun sonucunda turist kavramı ortaya çıkmıştır.

Turistler, gittikleri yerlere kendilerini ait hissetmezler. Bauman’a göre turist,
bulunduğu mekânın hem içinde hem de dışındadır. Turist, bulunduğu yerdeki
eğlence potansiyeli tükendiğinde rotasını hemen daha maceralı yerlere çevirir. Daha
fazla uzam/mekân isteyen turist, istediği gibi hareket etmesini özgürlük ve
bağımsızlık olarak nitelendirir. Turist, gittiği yerde ne kadar kalacağını ve sonraki
duraklarının planını yapmaz. Turistin amacı bir yere varmak değil sadece hareket
etmektir. Turistleri, hacılarınki gibi yolda onları çağıran amaçları yoktur (Bauman,
2013, s. 132-133).Paul Fussel’e göre turist, sahip olduğu dünya algısını bozmadan
gezisine devam eder. Turistin tek amacı “Oradaydım, gördüm” diyebilmektir. Turist,
ilginç gördüğü ve kitle iletişim araçlarıyla önüne sunulan yerlerde fotoğraf çekilmeyi
seyahat olarak görür (Akt. Şişman, 2007, s. 34). Seyahatin dönüştürücü gücü turisti
etkilemez.

Bu bağlamda modern turizm, bireyin kimliğini dönüştürmek yerine, mevcut
toplumsal imajını ve tüketim pratiklerini yeniden üretmektedir. Hac yolculuğu gibi
kutsal seyahatler, bireyi varoluşsal bir eşiğe taşıyarak kimlik, aidiyet ve anlam
dünyalarını dönüştürürken; modern turizm çoğu kez yüzeysel bir deneyimle sınırlı
kalmaktadır. Böylece seyahat olgusu, modernliğin getirdiği sekülerleşme süreci
içinde kutsalın dönüştürücü gücünden uzaklaşmış, fakat aynı zamanda bu ayrışma
sayesinde “hac” olgusunun eşsiz konumunu daha da görünür kılmıştır.

4.7. Hacda Ritüellerle Kutsal Hafızaya Bağlanmak 

Hac kelimesi Arapçada “bir kişiye veya bir yere gitmek maksadıyla yola
çıkmak, yüce bir şeye yönelmek, ziyaret etmek” anlamlarına gelmektedir. Hac
kelimesi İslam’da terim olarak “Kâbe’yi ve civarındaki belirli kutsal yerleri, belirli
vakitlerde usulüne uygun olarak ziyaret etmek” anlamında kullanılmaktadır
(Başoğlu, 2020, s. 175). “Hac” kelimesinin sahip olduğu bir şeye yönelme ve ziyaret
etme anlamları, hacının duygu, düşünce ve davranış olarak her şeyiyle Yaratıcıya
dönmesine ve O’na ulaşma çabasına işaret etmektedir (Kasapoğlu, 2016, s. 10).
İslam’da hac ibadeti, zengin ve sağlıklı Müslümanların hayatlarında bir defa
yapmaları gereken malî ve bedenî bir ibadettir (Küçük vd., 2016, s. 593). Hz.
İbrahim zamanından bu yana devam eden haccın temel unsurları ihram, Kâbe’yi
tavaf, sa’y, vakfe, şeytan taşlama ve kurban kesme ritüelleridir. Müslümanlar bu
ritüelleri Zilhicce ayının sekizinci gününden başlayarak beş gün içinde
gerçekleştirmektedirler (Ayar, 2015, s. 233).

23



BULGULAR B. TAŞKIN

 
İslam’da hac mekânları aynı zamanda dünyanın her tarafından gelen

Müslümanların birlik ve dayanışma için toplandıkları yerlerdir (Küçük vd., 2016, s.
595). Her sınıftan, bölgeden ve ırktan insanlar hacda tam eşitlik içerisinde
ibadetlerini gerçekleştirirler (Hamidullah, 1984). Hac, inananlarını dünya
hazlarından ve arzularından kurtararak onlara hürriyet kazandırmakla birlikte seyahat
etme fırsatı sunmaktadır (Kemikli, 2024, ss. 13-14). İslam dininde kulluk görevini en
çok içinde barındıran ibadet olan hac, Allah’ı anma, namaz, sa’y, tövbe, dua, kurban,
sadaka, tevhid inancı, cemaat ruhu, yardımlaşma, sabır, azim, tahammül, tefekkür ve
saygı gibi insanın ruhuyla birlikte bedenini de etkileyen ve içinde zengin değerler
içeren bir ibadettir (Kahraman, 2007, s. 455). İslam dininde hac ibadeti ölüme
hazırlanmaya benzetilmektedir. Hac ibadetinde bulunan ritüeller ve semboller, kişide
ilâhî iradeye boyun eğmeyi ve insanın her an ölüme hazır olması gerektiği bilincini
oluşturmaktadır (Altuntaş, 2021, s. 94).

İslam dininde hac, insanın manevi, ruhi, hissi bütün duygularını kuşatarak onu
evrensel bir özneye dönüştürür ve bireye iç tecrübe yaşatır. Çünkü birey bir bakıma
dünya dışı bir düzene ayak uydurduğunu hisseder ve kendisiyle hesaplaşma imkânını
derinden yaşar (Şen, 2003). Hac ibadeti uzun bir süreye yayılmasından dolayı kişinin
gündelik hayatındaki rutin davranışları ile hacda gerçekleştirdiği ibadetlerin ruhu
birleşerek bireyin üzerinde farklı etkiler oluşturmaktadır (Çakmak, 2022, s. 73). Hac,
içinde barındırdığı ritüeller ile taşıdığı anlam bakımından kutsal ile seküleri, dinsel
ile tarihseli, kolektif ile bireyseli, manevi beklenti ile maddi girişimi bir arada
bulunduran bir ibadettir. (Öz, 2021, s. 604). Hacılar, psiko-sosyal açıdan farklı
beklentiler içerisinde kutsal yolculuklarına çıkmaktadırlar (Geçioğlu, 2019, s. 279).
Bununla birlikte hac yolculuğuna çıkan her kişinin, haccın sembolik dilini kavrayışı
da kendi içinde sosyo-kültürel dinamiklerine göre değişim gösterebilmektedir
(Çakmak, 2022, s. 39).

Sara Ahmed, duygu (emotion) kelimesinin Latincede “hareket etmek, dışarı
çıkmak” anlamına gelen emovere kelimesinden türemesini önemli bulur. Çünkü
hareket eden kişi, bedenin mesken edindiği yerden bağlarını koparır ve diğer
bedenlere duygusal anlamda bağlanmaya başlar. Dolayısıyla hacıları harekete
geçiren, hissetmeye sevk eden şey tüm hacıları bir arada tutan bağlılığa
dönüşmektedir (Akt., Yılmaz, 2022, s. 50). Duygusallığın yüksek seyrettiği durumlar
ise kişilerin tekrarlanan ortak tecrübelerinin yaşandığı yerlerdir (Sezen, 2021, s. 145).
Nitekim hac, bireye hem aynı duygu ve düşünceleri paylaşan insan grubuyla birlikte
olup duygudaşlık durumlar yaşatan hem de ona kalabalık içinde eriyerek yalnız
kalabilmeyi sağlayan bir ibadettir (Geçioğlu, 2019, s. 266). Hacı, kalabalığın içinde

24



BULGULAR B. TAŞKIN

 
diğer kişilerle girdiği etkileşimin sonucunda bilinç dışında gelişen “duygusal
bulaşma” (emotional contagion) olarak ifade edilen duyguların birbirine aktarılması
sürecini yaşar (Bayhan, 2022, s. 194). İçinde barındırdığı birçok boyut sebebiyle hac
sırasında ve hac dönüşünde bireyin yaşamında değişim ve dönüşümler meydana
gelebilmektedir. Haccın içinde taşıdığı anlam örgüsü ile buluşan hacı, belirli bir
varlık seviyesine çıkar (Abidoğlu, 2021, s. 169). Kişi, hac ritüellerini
gerçekleştirirken istenilmeyen özelliklerini kitle içerisinde eritir. Hacının, kötü ve
hoş karşılanmayan davranışlarından uzaklaşması hacda daha kolay olmaktadır (Şen,
2003). Nitekim hac ile birlikte birey, ilahi kaynaktan başlayıp kendi içine dönerek
kazandığı bilinçle benliğini yeniden inşa eder (Abidoğlu, 2021, s. 168).

Hac, dışarıdan sembollerle çevrili bir ibadet olarak görülse de gerçekte kişiye
çeşitli ruhsal eğitimler sağlayan davranış kümelerinden oluşmaktadır. Hacı, yerine
getirdiği ritüeller ve katlandığı güçlükler ile ruhsal bir eğitim sürecinden geçer
(Kasapoğlu, 2016, s. 122). Kişi, hac ibadetinin içerdiği fiziksel zorlukların yanında
bilişsel zorlukları ve derin anlam katmanlarını içselleştirerek varoluşunu
şekillendiren anlayışa ve bilgiye ulaşmaktadır (Abidoğlu, 2021, s. 158). Ruhsal
olgunluğa ulaşan bireyin hacdan dönüşte yaşadığı zorluklar itibar sağlayan bir
gösterge olan “hacı” unvanına dönüşmektedir. Hac ibadetini yerine getiren kişiler
İslâm’da önemli bir itibar ve değer kaynağı olarak görülür. Bu sebeple hacdan dönen
kişilere “hacı” unvanı verilmektedir (Onay, 2007, s. 475). Hacı kavramsallaştırması
içinde “taltif etme” ve bireyin manevi yoğunluğu tecrübe etmesiyle birlikte yüklenen
“sorumluluğu” içinde barındırmaktadır (Çakmak, 2022, s. 141). Hac, her ne kadar
kişinin değişim ve dönüşüm yolculuğunu zirve noktaya çıkarsa da önemli olan kutsal
yolculuk sonrasında bireyin hacda öğrendiklerini yaşamına aktarabilmesidir (Serdar,
2021). Çünkü kişiye verilen “hacı” unvanı bir takım yükümlülükleri beraberinde
getirmektedir. Haccın kuşatıcı gücüyle buluşan hacı, yaşadığı deneyimleri ve
duyguları hayatının her alanına yansıtmalıdır. Bireyler, hacdan dönüşte kendilerini
çevrelerine karşı daha sorumlu hissedebilir ve etrafında yaşanan olaylara karşı daha
hassas davranabilirler. Bu şekilde kişi hacda kazandığı bilinçle sadece kendisi
değişmekle kalmamakta haccın etkileri bireyin çevresine de yayılmaya
başlamaktadır. Hacı, toplumun kendisinden beklentilerini dikkate alarak hayatına
devam eder (Onay, 2007, s. 475).

Hac ibadeti, içerisinde kolektif ritüeller barındıran dinî bir törendir. Belirli
zaman ve mekânda bir araya gelen hacılar ortak duyguları deneyimleyerek kolektif
bir bilinç oluşturmakta ve böylece birbirlerine daha fazla kenetlenmektedirler.
Durkheim, kalabalıklar tarafından gerçekleştirilen ritüeller aracılığıyla ortaya çıkan

25



BULGULAR B. TAŞKIN

 
duygu durumunu tarif etmek için “kolektif coşku” kavramlaştırmasını
kullanmaktadır. Durkheim, bu kolektif duygu halini “Tanrının yanınızda olmasından
kaynaklanan bir güven ve enerji duygusu” olarak tarif etmektedir (Akt., Yılmaz,
2022, s. 50). Hacılar uyguladıkları sembolik davranışlar ile bedenen, zihnen ve
duygusal anlamda kolektif coşku içerisinde kutsal mekânda bir araya gelirler
(Kasapoğlu, 2016, s. 144). Eliade’ye göre insanlar ritüeller aracılığıyla gerçekliğin
ilk ortaya çıkan köken zamanını yeniden hayata geçirmeye çalışır (Eliade, 2023, s.
77). Berger ise, tekrarlanan bu dini pratikleri, insanlara “hatırlatma” sürecinin en
önemli parçası olarak görür (Berger, 1993, s. 74). Connerton, prototip niteliği taşıyan
kişilere ve olaylara dayanan ritüelleri “törensel yeniden canlandırma” olarak
betimlemekte ve topluluğun belleğinin biçimlenmesinde önemli bulmaktadır
(Connerton, 2019, s. 106).

Etkileşimci ritüel kuramını destekleyen Randal Collins’ e göre duygular ancak
kişinin başka bir birey ile aynı ortamı paylaştığında açığa çıkmakta ve duygusal
enerji oluşturmaktadır. Hac esnasında bireyler ben’ini koruyarak kitlenin içinde
ritüellerini gerçekleştirmekte ve böylece duygusal enerji yaratarak dayanışma
duygusunu artırmaktadırlar (Cirhinlioğlu, 2021, ss. 95-96). Collins’e göre ritüeller,
sevinç, öfke, hüzün gibi birinci dereceden duyguları ilkellik düzeyinden çıkartarak,
üst düzey sosyal duygulara dönüştürmektedir (Akt., Yılmaz, 2022, s. 50). Hacdan
önce kişi ibadetlerinin ekseriyetini bireysel olarak gerçekleştirdiğinden kutsalla olan
bağını ve duygularını daha müphem ve nahif hissedebilmektedir. Ancak hac
esnasında kişi, diğer hacılarla birlikte gerçekleştirdiği ibadetlerle kolektif duyguların
(sentiment) içine girmekte ve hislerini daha kesin ve kararlı yaşayabilmektedir
(Cirhinlioğlu, 2021, s. 88). Hacılar, hac ritüellerini gerçekleştirirken kapsam alanları
genişler ve sosyal bir dünya inşa ediyor olurlar (Berger & Luckmann, 2008, s. 87).
Hacda, farklı kimliklerle bir araya gelen kişilerin birbirleri arasında bağ oluşur ve
kolektif bir bilinçaltı organizasyonu açığa çıkar (Nora, 2022, s. 45).

İnsan ontolojik varlığı sebebiyle kutsalla olan ilişkisini sadece kutsalın tecelli
ettiği (hierophanie) zaman ve mekân üzerinden hissedebilmektedir (Karahan, 2021,
s. 178). Birey, gerçek ve anlamlı bir dünyayı ancak kutsalın keşfiyle gerçekleştirir
(Eliade, 2020, s. 11). Eliade, kutsal olan aşkın varlığın tecelli ve tezahürü için “kutsal
bir şeyin bize kendini göstermesi” anlamına gelen hiyerofani (hierophanie) terimini
kullanmaktadır. Dinsel insanın (homo religiosus) bir yeri kutsal olarak kabul
etmesinin nedeni o yerde kutsallığın tezahür etmesinin bir sonucudur (Eliade, 2023,
s. 15). Turner’a göre ritüelleri gerçekleştirirken kişiler “zamanın hem içinde hem
dışında” ve dünyevi toplumsal yapının hem içinde hem dışında olan bir an ile

26



BULGULAR B. TAŞKIN

 
karşılaşır (Turner, 2020, s. 97). Birey, hac boyunca “olağan” zamansal süreden çıkıp
mitsel zamanla bütünleşerek “başlangıçta” yer alan kutsal bir hadisenin yeniden
güncellemesini gerçekleştirir (Eliade, 2023, s. 63). 

Hac ibadeti gerçekleştirilme biçimi itibariyle hem zamana hem de mekâna
bağlı olan bir ibadet olup hacı, kutsalla olan kalbi iletişimini ve ilişkisini en üst
seviyede deneyimlemektedir (Işık, 2020, s. 22-24). Hac yolculuğuna çıkan bireyler,
kendi kutsallık anlayışlarıyla ziyarette bulundukları kutsal mekânlar arasında bağ
oluşturarak yolculuklarını Yaratıcı’nın yüceliğinin buluştuğu bir seyahate
dönüştürürler. Fakat hac yolculukları, sadece kutsal mekânlara yapılan seyahatler
olmayıp içinde metafiziksel arayışı barındıran kozmik bir hareketliliktir (Çakmak,
2022, s. 24- s. 26). İnsan, tarih boyunca kutsala karşı saygı duymuştur ve bu tür
değerlere ulaşmanın heyecanı içinde kutsal yolculuklarına çıkmışlardır (Kahraman,
2007, s. 460). Hacı, kutsal mekânları ziyaret ederek aslında kutsal-dışı dünyayı
aşmaktadır (Eliade, 2023, s. 26).

Mekânlar, kendi imkânları içinde insanlara toplumsal hafıza ve bilinç
kazandırır ve bunları sonraki nesillere aktarır (Can, 2021, s. 7). Süreklilik
duygusunun kökü olan mekânlar bir nevi hafızanın belirginleşip yerleştiği yerlerdir
(Nora, 2022, s. 19). Halbwachs’a göre inanan biri kutsal bir mekâna girdiğinde, o
dine inananları tarafından deneyimlenen duygu durumlarıyla, ortak yerde oluşmuş
düşüncelerle ve hatıralarla karşılaşacağının farkındadır (Halbwachs, 2017, s. 166).
İslam’da hacı, haccın gerekliliklerini yerine getirirken, Hz. İbrahim, Hz. İsmail, Hz.
Peygamber ve onun sahabilerinin yaşadığı devirleri ve hayat mücadelelerini zihnen
ve duygusal olarak kutsal mekânda deneyimleyerek tekrardan tecrübe etme fırsatı
bulur (Kasapoğlu, 2016, s. 162). Hacının hafızası, geçmiş ve şimdiki zamanla bağ
kurarak bireysel ve kolektif benliklerin tanımlandığı zamanın içinde güçlü bir şekilde
var olur (Olick vd., 2020, s. 55). Hacı, kendisi olmak için ritüeller ve yaşadığı
kolektif duygular ile hafızasını canlandırmakla birlikte, birey ve toplum, birey ve
mekân arasında denge ve uyumu oluşturarak mekâna aidiyet duyar (Ayhan, 2022, ss.
9-10). Zaman ve mekân hafızanın temel bileşenleri olup ritüeller ve semboller ile
hacının kolektif hafızasını şekillendirir (Alver, 2017, s. 269).

Hac aynı zamanda seyahat kültürüne yeni ufuklar kazandırmıştır. Kutsal
yolculuğa çıkan bireyler hac ile ait oldukları dünyanın dışına çıkarak kendi
gerçekliklerini toplumsal gerçekliğe taşırlar (Doğan & Bulut, 2007, ss. 471-472).
Hayatları boyunca bulunduğu yerden hiç uzaklaşmamış insanlar, hac ile geniş
katılımlı bir organizasyona dahil olma fırsatı bulmaktadır (Serdar, 2021). Hacca

27



BULGULAR B. TAŞKIN

 
gelen insanların büyük bir kısmı kutsal topraklara ilk defa gelmektedir. Her şeyi ilk
defa deneyimleyen insanlar içlerinde, seyahatin beraberinde getirdiği endişe ve
tedirginlikleri yaşıyor olsa da hayatlarının en hareketli ve olağanüstü haline tanıklık
ediyor olurlar. (Kahraman, 2007, s. 463). Kur’an-ı Kerim’de hac için ayette gücü
yetme anlamına gelen “istita’a” şeklinde bahsedilmektedir. Dolayısıyla hac ibadeti
birey için alışılmış adet ve taklitleri terk edip yola çıktığı maddi ve manevi
sıkıntılarla dolu bir süreçtir (Yılmaz, 1990, s. 56). Hac ibadeti geniş bir zamana
yayılan ve hacıyı yöneliş metaforuyla şekillendiren bir seyahattir (Abidoğlu, 2021, s.
75). Hac yolculuğunu diğer seyahat şekillerinden ayıran en önemli özelliği ise haccın
önceden belirlenen yerlerde gerçekleşen manevi bir yolculuk olması ve bu yolculuğa
çıkanların yeni yollar aramak yerine önceki kişilerin geçtiği yolların izini
sürmeleridir (Şişman, 2007, s. 34).

4.8. İslam Haccının Rükünleri ve Sembolik Anlamı 

Dinlerde, kişilerin duygularını ifade etmelerine, çevrelerini tanımalarına
yardımcı olan inanç, değerler ve semboller yapısı mevcuttur (Mardin, 2021). Her dinî
sembolün kendine özgü bir biçimi, kutsalla ilişkilendirilen özel bir yapısı ve buna
bağlı kişinin davranışına aktarılan biçimleri bulunmaktadır (Perşembe, 1998, s. 94).
Dinî semboller, insan ruhundaki tecrübenin en derinliklerine ulaşarak, kutsalın
boyutu olan mutlak gerçekliğe katılmaktadır (Kasapoğlu, 2016, s. 12). Semboller,
insanı fiziğin ötesindeki anlama taşıyarak kişinin ifade edilemez olan bir şeyi
anlamasını kolaylaştırır ve kendisine kutsalın hakikati konuşmasına olanak sağlar
(Tillich, 2000). Aynı zamanda semboller geçmiş, şimdiki ve gelecek zaman arasında
bağ kurarak, toplumların hafızasını kaybetmemesini sağlamaktadır (Aktürk &
Turhan, 2021, s. 78).

Hac esnasında kişiler semboller vasıtasıyla geçmişle ve hafızayla bir ilişki
içerisindedir. Hervieu-Léger’e göre hafıza ancak geçmişle bağ kurulmasıyla
sürekliliğini gerçekleştirmektedir. Hervieu-Léger, hafızanın süreklilik
oluşturmasında en etkili olan dinî grupları, nesnel ve öznel anlamda tarihi aşan
“hafıza zinciri” olarak tanımlamaktadır. Dinî ritüeller, semboller ve ayinler geçmişin,
hafızaya tekrar ve tekrar çağrılmasını gerçekleştirir. Hafıza zincirinin bir ritüel olarak
gerçekleştirilmesiyle ortaya sembolik zenginliklerle yoğun duygu durumları
çıkmakta ve bu durum inananlarını manevi anlamda etkilemektedir (Akt., Dereli,
2022, s. 170). Dolayısıyla hac ve umre ibadeti, kutsal anlamlarla yüklü, içinde çeşitli
ritüeller ve semboller barındıran en güçlü deneyimdir (Çakmak, 2015, s. 126). Kişi,
hac ibadetini gerçekleştirirken semboller vasıtasıyla kutsallığın anlam içeriklerini
tecrübe etmektedir. Bu sayede sembolik düzeyde bir anlam kategorisi üreten hac

28



BULGULAR B. TAŞKIN

 
ibadeti, dinsel şuurun evrensel boyutlarını kişinin özel tecrübelerinde ortaya
çıkarmaktadır (Abidoğlu, 2021, s. 119). Hac ibadetinde bulunan yoğun semboller,
mekânın kutsallığı, tarihsel hatıralar, kişinin devamlı uyarılmasında ve şuur
oluşturmasında etkilidir (Aktürk & Turhan, 2021, s. 79). Hac ibadetiyle öz denetim
duygusunu kazanan kişi, kutsal mekânları ziyareti sonrasında gündelik hayatında
daha bilinçli bir şekilde eylemlerini gerçekleştirebilmektedir (Sezen, 2021, s. 135).

İslam dininde özellikle hac ibadeti bazı sembolik nesne, hareket ve sözleri
içinde barındırmaktadır. Hac ibadetinde bulunan, kendi içinde ilahi hikmetlere sahip
ve sembolik ritüeller barındıran sa’y, şeytan taşlama, kurban kesme ritüelleri, Hz.
İbrahim ve ailesinin yaşadığı olaylara dayanmaktadır (Geçioğlu, 2019, s. 223). Hz.
İbrahim’in Allah’tan aldığı emirle eşi Hacer ile oğlu İsmail’i o gün için oldukça ıssız
olan ve şuan Kâbe’nin bulunduğu yere götürüp bırakmasıyla imtihanı başlamıştır.
Yıllar sonra Hz. İbrahim Mekke’ye giderek oğlu İsmail’i ziyaret eder ve ona Allah’ın
burada kendisi için bir beyt yapmayı emrettiği haberini verir. Allah daha sonra Hz.
İbrahim tarafından inşa edilen Kâbe’yi, insanlar için ibadet edecekleri ve kendilerini
güvende hissedecekleri bir yer olduğunu1 ilan ederek hac ibadetinin duyurulmasını
ister2 (Martı, 2022, ss. 49-50).

Hac ibadetinde bulunan semboller içerisinde ihram, belki de Müslüman
hacılar için en çarpıcı olanıdır. Hacı ihramla, dünya kıyafetlerinden ve
sembollerinden arınarak ilahi sembollere doğru yönelmiş olur (Çakmak, 2022, s. 86).
Fıtrata dönüşü simgeleyen ihram adeta hacıyı mahşer gününe hazırlar (Hökelekli,
1996, s. 239). İhram, bütün farklılıklara rağmen hacda herkesin büründüğü ve
Allah’ın huzuruna çıkacağını hatırlatan, eşitlenme bilinci sunan bir elbisedir
(Kasapoğlu, 2016, s. 72). Kur’an-ı Kerim’in ifadesiyle ihram, takva elbisesine
bürünmektir3. İhram elbisesini giyen kişi, Allah’a eş olan hiçbir ortağın olmayacağını
göstermiş olur (Polatoğlu, 2022, s. 124). İhram, sadece görünürdeki bir değişiklik
değil, kişinin davranış biçimini de etkileyen bir kıyafettir. İhrama giren kişi normal
zamanda kendisine meşru olan süs eşyalarını kullanmak, tıraş olmak, cinsellik,
canlılara zarar vermek gibi davranışlardan uzak durmaktadır (Geçioğlu, 2019, s.
224). İhram, bir elbise giymekten ziyade, kişinin üstünden çıkardığı elbiseler ve
hayatından çıkardığı eylemlerdir (Demirli, 2024, s. 31). İhrama giren kişi, ruhuna ve
gönlüne ağırlık veren ne varsa hepsinden sıyrılarak haccın kutsal iklimiyle 

1 Bakara, 2/127-129
2 Hac, 22/27-28
3 el-A’râf 7/26

29



BULGULAR B. TAŞKIN

 
. İhram elbisesini giyen kişi, Allah’a eş olan hiçbir ortağın olmayacağını göstermiş
olur (Polatoğlu, 2022, s. 124). İhram, sadece görünürdeki bir değişiklik değil, kişinin
davranış biçimini de etkileyen bir kıyafettir. İhrama giren kişi normal zamanda
kendisine meşru olan süs eşyalarını kullanmak, tıraş olmak, cinsellik, canlılara zarar
vermek gibi davranışlardan uzak durmaktadır (Geçioğlu, 2019, s. 224). İhram, bir
elbise giymekten ziyade, kişinin üstünden çıkardığı elbiseler ve hayatından çıkardığı
eylemlerdir (Demirli, 2024, s. 31). İhrama giren kişi, ruhuna ve gönlüne ağırlık veren
ne varsa hepsinden sıyrılarak haccın kutsal iklimiyle buluşmaktadır (Erul & Keleş,
2018, s. 25).

İlahi davetin emir ve yasaklarına itaat niyetini gösteren telbiye ise hacının
motivasyonunu yüksekte tutarak devamlı olarak kişiye telkinde bulunur (Abidoğlu,
2021, s. 166). Hacılar telbiye seslenişi ile ortak bir frekansta buluşarak, dini
aidiyetlerine bağlılıklarını sese ve harflere dönüştürürler. Tavaf sırasında devamlı
telbiye getiren hacılar aynı frekansta buluşarak müteyakkız halde olurlar (Çakmak,
2022, s. 87). Telbiye ile hacılar aynı söylemde buluşarak tevhid üzere olmayı güçlü
bir şekilde göstermektedirler (Polatoğlu, 2022, s. 125). Bütün farklılıklara rağmen
kutsal mekânda buluşmuş olan hacılar, telbiye nidalarıyla aynı dilde buluşarak
manevi atmosferi canlı tutmaktadırlar (Abidoğlu, 2021, s. 166). Yüksek sesle telbiye
getirerek hacı, Yaratıcının huzuruna geldiği için mutluluğunu göstermektedir (A.
Kahraman, 2021, s. 120). Telbiye, Yaratıcının çağrısına Türkçe tercümesi “Buyur
(emret) Allah’ım! Emrine amadeyim buyur! Senin hiçbir ortağın yoktur. Emrine
amadeyim buyur! Şüphesiz hamd sana mahsustur. Nimet de mülk de senindir. Senin
hiçbir ortağın yoktur” olan ve Arapça “Lebbeyk Allahümme lebbeyk, lebbeyke lâ
şerike leke lebbeyk, innel hamde ve’n-ni’mete leke ve’l-mülk, lâ şerike lek” diyerek
“Geldim ya Rabbi” nidasıyla icabet göstermek ve O’na verilen sözü hatırlayıp
günahlarına tövbe etmektir (Kaan, 2024, s. 121).

Kâbe ise bizzat İslam’ın karakterize ettiği istikrarı sembolize etmektedir
(Şen, 2003). Kâbe’yi tavaf eden hacı, varoluşsal çözüme ulaşarak inancını beden ile
destekler. Hacı, kalbi ve bedeni ile aynı anda merkez olan Kâbe’ye yönelir ve bu
sayede Yaratıcıyla bütünleşir. (Çakmak, 2022, s. 84). Nitekim tavaf kelimesiyle aynı
kökten türemiş olan “taife” kelimesi bir bütünün parçası olmayı anlatmaktadır
(Kasapoğlu, 2016, s. 82). Tavafla birlikte kişi, dünyevi olan ile kutsal olanın arasında
irtibat kurarak hayatın dinamikleri olan akıldan vahye, fıtrattan dine, günah ve
kusurdan, af ve mağfirete giden yola döngüsel hareketlerle katılmaktadır (Abidoğlu,
2021, s. 188). Kâbe’nin sabit olması Allah’ın ölümsüzlüğünü ve sonsuzluğunu temsil
ederken etrafında dönen kişiler yaratılmışların devamlı değişim ve dönüşüm içinde 

30



BULGULAR B. TAŞKIN

 
olduklarını göstermektedir (Kasapoğlu, 2016, s. 83). Dolayısıyla tavaf, kozmik

hareketliliğin kutsal sahnedeki temsilidir (Erul & Keleş, 2018, s. 31).

Hacda bulunan bütün sembolik dil şeytan taşlama ritüelinde zirve noktaya
ulaşmaktadır (Abidoğlu, 2021, s. 176). Hacılar şeytan taşlama ritüeliyle kötülüğün
sembolü olan nefislerine ve şeytana savaş açarak üzerlerindeki etkiyi kaldırmaya
çalışırlar (Hökelekli, 1996, s. 240). Şeytan taşlama ritüeli, kişinin bütün
pişmanlıklarının ortaya çıkması ve tövbe etmesinin ileri bir aşamasını
oluşturmaktadır (Kaan, 2024, s. 120). Hacı, şeytan taşlamada aslında nefsinde
bulunun bütün kötülüklere karşı gelerek, hevâ ve heveslerini kontrol etmeyi
öğrenmektedir (Demirli, 2024, s. 44). Şeytan taşlama eylemi Hz. İbrahim’den kalma
bir uygulamadır. Şeytan taşlama ritüeli esnasında kişi Hz. İbrahim’in rolünü
üstlenirken aynı zamanda Hz. Peygamber’in sünnetini gerçekleştirmiş olmaktadır
(Erul & Keleş, 2018, s. 48). Tarihin seyri içinde yaşanmış bu olaylar hacının
hafızasında yeniden canlanır ve hacı İslami değerlerle pratik bir ilişki içerisine girer
(Çakmak, 2022, s. 93). Hacı, insan benliği üzerinde etkili olan şeytan taşlama
ritüelini gerçekleştirirken aynı zamanda Hz. İbrahim’i aldatmaya çalışan şeytanı
hatırlamakta ve bu yaşanmışlığı bilinç haline getirerek kendinde tutmaktadır
(Kasapoğlu, 2016, s. 170).

Sa’y; Safâ ile Merve Tepelerinin arasında gerçekleştirilen ibadettir ve bir
arayışı sembolize etmektedir. Sa’y kelime anlamıyla “koşmak, hızlı yürümek”
anlamlarına gelmektedir (Erul & Keleş, 2018, s. 39). Hacı, tavafta Kâbe’nin etrafında
döngüsel hareketlerle Yaratıcının biricikliğini sembolize ederken, Safâ ve Merve
Tepelerinin arasında gerçekleştirdiği yürüyüşünde ikiliğin çizgisel düzleminde bu
dünyanın maddi plandaki ilerlemesini gösterir (Abidoğlu, 2021, s. 140). Safâ
kelimesi “temizlik” anlamına gelir ve esas olan hacının temizlenmesidir. Merve ise
“mürüvvet” anlamındadır ve hacının değer kazanmasına işaret eder. Hacı, Sefâ ile
Merve arasında gidip gelirken bir yandan nefsini arındırıp temizlerken diğer taraftan
ahlaken mücehhez hale gelmektedir (Demirli, 2024, s. 46). Sa’y esnasında hacı, Safâ
ve Merve arasında, oğlu için koşarak su arayan Hz. Hacer’in çorak arazide zemzem
suyunu bulmasını hatırlamakta ve Allah’ın kendisini de asla yalnız bırakmayacağını
ve rızkını mutlaka vereceğini bilmektedir (Kemikli, 2024, s. 27). Hacı, yolculuk
boyunca deneyimlediği ritüeller ve karşılaştığı sembolik dilin etkisiyle içsel bir
farkındalık geliştirerek evrendeki kendi varoluşuna dair anlamı yeniden kurmaktadır.
(Akt., Abidoğlu, 2021, s. 103). Birey hacda gerçekleştirdiği ritüeller vasıtasıyla
kutsalla buluşur ve baş başa kaldığı bir takım semboller ile toplumsal rollerinden
sıyrılarak sadece kul olmayı deneyimler.

31



BULGULAR B. TAŞKIN

 
4.9. İslam’da Zamana Kayıtlanmamış Kutsal Bir Yolculuk Olarak Umre

Umre hacla ilgili bir terim olup belirli bir zamana bağlı olmaksızın ihrama
girip, tavaf ve sa’y yaptıktan sonra tıraş olup ihramdan çıkarak yapılan, kutsal kabul
edilen mekânda gerçekleştirilen bir ibadettir. Umre sözcüğü “ziyaret etmek, evi
mamur etmek, uzun ömürlü olmak, korumak, bir yerde ikamet etmek, malı çok
olmak ve Allah’a kulluk etmek” anlamına gelen “a-m-r” kökünden türemiştir. Umre
ibadetini hac ibadetinden ayıran farkların başında, umrenin bir zamanla sınırlı
olmaması ve aynı zamanda Arafat ve Müzdelife vakfesi ile kurban kesme ve şeytan
taşlama ritüellerinin bulunmaması gelir. Bu sebeple Müslümanlar arasında hac
ibadetine “hacc-ı ekber” (büyük hac), umre ibadetine ise “hacc-ı asgar” (küçük hac)
denmektedir (Karagöz vd., 2018, s. 200).

Umre ibadeti, hac ibadetiyle ortak rükünlere sahip olsa da inananları
tarafından hacca kıyasla basit görünmekte ve ibadet psikolojisi açısından kendi
içinde avantajlar barındırmaktadır. Umre ibadetini yerine getirmek isteyen kişiler
senenin her döneminde bu yolculuklarına çıkabilmekte aynı zamanda hac ile
kıyaslandığında ekonomik açıdan daha uygun olması ve kota sınırına tabi
olmamasından kaynaklı olarak daha çok tercih edilmektedir (Karaca, 2016, s. 320).
Dolayısıyla imkânı olan her Müslümanın hayatı boyunca en az bir kez yerine
getirmesi gereken hac ibadetiyle karşılaştırıldığında umre, inananları tarafından daha
fazla katılıma sahip ve ulaşılması daha basit olan bir ibadettir (Yılmaz, 2018, s. 550).
Umre ibadetinin de tıpkı hacda olduğu gibi bireyler üzerinde ortak etkiler göstermesi
beklenir. Zira umre de bireylerin hayat anlayışını ve ruhsal durumunu etkilemektedir.
Umre ibadeti ile yeni bir manevi iklim kazanan Müslüman birey, inandığı değerler
istikametinde yaşamayı öğrenmektedir (Erdem, 2007, s. 8). İnsan zihni ve gönlü
devamlı dünya meşgaleleri ile ilgilenmesi sonucu yorulur ve umre ibadeti bir nevi
insanın yenilenmesine ve tazelenmesine yardımcı olur (Özdemir, 2017, s. 9). Umre,
kişinin manevi anlamda hayatını gözden geçirebilmesi ve ruhi bir yenilenme
gerçekleştirebilmesi için fırsat olarak görülmektedir (Keleş, 2007, s. 7).

Resmi ve sivil kuruluşlar tarafından rekabet duygusundan etkilenen umre,
özendirilen ve özenilen bir ibadet haline getirilmiştir. Türkiye’de özellikle
günümüzde umre ibadeti, haccetmeyenlerin ve farklı kesimlerin ilgisini çekmiş ve
kültürel bir etkinlik haline gelerek dini mahiyetinin sınırları dışına çıkmıştır (Erdem,
2007, s. 8). Umre ibadetinin mali açıdan daha uygun olması, seyahat anlamında
pazarlanmasını kolaylaştırdığından turistik bir içerik kazanmasında etkili olmuştur.
Fakat Müslüman bireylerin beklentileri açısından umre ibadetinin, salt tüketim ve
lüks temelli olduğu sonucunu çıkarmak doğru değildir (Kırboğa, 2024, s. 142).

32



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
5. TARTIŞMA

5.1. İnsan Mekân İlişkisi: Duyguların Mekânı Aşması

Hac ve umre hatıratlarında insan–mekân ilişkisi, yalnızca fiziksel coğrafyayla
sınırlı kalmayan hafıza, duygu ve inanç aracılığıyla sürekli yeniden kurulan bir boyut
kazanmaktadır. Sara Ahmed’in vurguladığı gibi duygular, belirli nesne ve mekânlara
yönelmek suretiyle toplumsal bağları güçlendirir ve yeniden üretir (Ahmed, 2025).
Bu çerçevede hac yolculuğu, yalnızca kutsal topraklarda gerçekleşen bir seyahat
değil, aynı zamanda yolculuk öncesinden itibaren hafıza aracılığıyla inşa edilen,
sonrasında ise hatırlama pratikleriyle sürdürülen bir “mekânsal genişleme” sürecidir.
Birinci bölümde değinildiği üzere yolculuğun dönüştürücü boyutu, bireyin gündelik
yaşamda sahip olduğu sınırları aşarak kutsal olanla bütünleşmesine imkân
tanımaktadır.

A. Sırrı Arvas’ın hatıratı, hac yolculuğuna başlamadan önce bile duygular
aracılığıyla nasıl toplumsal bir hafıza inşa ettiğini göstermektedir. Yazarın çocukluk
yıllarında şahit olduğu hacı uğurlama merasimleri, bu durumu açık biçimde ortaya
koymaktadır:

“Çocukluğumuzda hacı uğurlama merasimleri haftanın olayıydı. Allı morlu
Magirus'lar gelin gibi süslenir, taa seher vakti vilayet önüne dizilirlerdi… O gün
tarifsiz bir heyecan duyardık, sanki yola çıkan bizlerdik. Ak elbiseli hacı adayları
ilan edilen vakitten saatler önce gelir, kalabalığı yara yara ilerleyen otomobillerin
içinden eşe dosta selâm dağıtırlardı. Arkada bir manga çocuk. Camdan sarkanlar,
çığlık atanlar, bayrak sallayanlar. Hangisi evden, hangisi komşu bilemezdiniz. Hoş,
öyle bir ayırım yoktu, hepsi torundu” (Arvas, 2004, s. 13)

Arvas’ın çocukken hafızasına kazınan bu sahne, bireysel hafızanın toplumsal
ritüeller aracılığıyla nasıl şekillendiğini göstermektedir. Arvas’ın çocukluğunda şahit
olduğu “hacı uğurlama merasimleri”, haccın yalnızca bireysel bir ibadet olmadığını,
toplumsal bellekte kurumsallaşmış bir kolektif olay olarak yaşandığını ortaya
koymaktadır. Yazarın tarifsiz heyecanı kişisel duygulanım ile topluluğun ortak
coşkusu arasındaki geçişkenliğini görünür kılmaktadır. Bu noktada, süslenmiş
otobüsler, bayrak sallayan çocuklar ve komşuluk bağlarını aşan kalabalık, haccın
gündelik yaşamın içine sızarak kolektif bir sevinç ritüeline dönüşür. Henüz yola
çıkılmadan bütün mahalle, köy ya da kasaba, kutsal yolculuğun parçası haline
gelerek toplum, hac yolculuğu üzerinden kendisini kolektif bir aidiyet duygusuyla
yeniden üretmektedir. Durkheim’ın “kolektif bilinç” kavramı bu bağlamda açıklayıcı

33



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
niteliktedir. Hacının kutsal olanla kurulan bağı bireysel düzeyde sınırlı kalmayarak
topluluğun ortak heyecanı ve hafızası aracılığıyla pekişmektedir. Böylece hac,
yalnızca kutsal topraklarda değil, daha yolculuk başlamadan önce toplumsal düzeyde
“hissedilen” bir mekân bilincine dönüşmektedir. (Durkheim, 2018, ss. 226-230).

Mekânın aşılması yalnızca kavuşulması hayal edilen Kâbe’ye yönelik özlemle
sınırlı kalmayıp, yolculuk boyunca karşılaşılan coğrafyaların hissettirdikleri, tarihsel
ve dini bağlamla birleştiğinde daha güçlü bir duygusal yoğunluk kazanmaktadır.
Nitekim Arvas’ın Cidde–Medine güzergâhını anlatırken yaşadığı farkındalık, bu
duruma örnektir:

“Cidde Medine arasında ne bir köy görüyoruz ne bir belde. Bir kaç bedevi
çadırıyla, iki bilemedin üç benzin istasyonunu da saymazsanız her yer kuru sahra.
Tepeler yüksek değil ama yekpare kaya. Kavruk zirveleri sivri sivri, sanki
yıldırımlarla yontulmuş gibi. Bu yeknesak manzara önceleri dikkat çekmiyor, ama
hoca efendi mikrofonu eline alıyor ve "Biliyor musun?" diyor, "Efendimiz (Sallallahü
aleyhi ve sellem) kutlu hicret için bu güzergahı seçti, yolculuk bu vadi içinde geçti”
(Arvas, 2004, s. 21).

“İşte şimdi coğrafya mânâ kazanıyor, zihnimizde o yılları canlandırmaya
çalışıyoruz. Bir kaç lokma azık, kurumaya yüz tutan kırbalar ve ayakları paralayan
kayalar. Bıktırıcı toz, yakıcı sıcak, kavurucu rüzgar. Yılan, çıyan, yabanî hayvanlar.
Dahası soluk soluğa iz süren acımasız düşman. Hicretin zorluğunu
düşünebiliyordum, ama bu kadar değil. Bizim lüks otobüslerle katlanamadığımız
mesafeler yaya olarak nasıl biter?” (Arvas, 2004, s. 22).

Lefebvre’nin mekânın toplumsal üretimi yaklaşımı, bu pasajda
somutlaşmaktadır. Coğrafya, tek başına nötr bir doğa parçasıyken, tarihsel ve dini
hafıza ile yüklendiğinde bir anlam evrenine dönüşmektedir (Lefebvre, 2023).
Yolcuların hissettiği duygular yalnızca fiziksel çevreye değil, aynı zamanda bu
mekânda yaşandığına inanılan tarihsel olaylara yönelmektedir. Böylece mekân,
“coğrafya” olmanın ötesine geçerek kolektif hafıza tarafından kutsallaştırılmaktadır
(Lefebvre, 2023). Yani mekân, duyguların yönelmesiyle sıradanlıktan çıkmakta,
“sosyal mekân” olarak kutsal bir anlam evrenine dönüşmektedir. Dolayısıyla, hac
hatıratlarında duyguların mekânı aşması, hem bireyin hayal gücü hem de toplumsal
hafıza aracılığıyla gerçekleşmektedir. Mekân yalnızca görülen, gidilen yer değil;
duygu, inanç ve hatıraların taşındığı sembolik bir evren haline gelmektedir. Bu
durum, ikinci bölümde ele alınan “hac ritüellerinin hafıza üretimi”ne yaptığı katkı ile

34



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
ilgilidir.

Leyla İpekçi’nin Şehrim Aşk adlı hatıratı, duyguların mekânı nasıl aştığını en
yoğun biçimde gösteren örneklerden biridir. Yazar, Kâbe ile karşılaşmasını yalnızca
görsel bir olay olarak değil, duyguların taşarak varoluşsal bir yeniden doğuşa
dönüştüğü bir sahne olarak aktarmaktadır:

“Alfabelerin tüm harfleri pıtır pıtır dökülüyordu Kâbe’yi tavafımda. Toprak
bağrını açıp içine aldıkça tohum oluyordu her harf. Tohum, Sevgilinin vücudunda
dolaşıncaya dek aşamalardan aşamalara geçiyor, âlemlerden âlemlere intikal
ediyordu. Her büründüğü şekil, kendi türünün bir özelliğiydi. Ve sonra tüm varlıklar
bu şekilde, kendisine bütün kelimelerin toplamı verilen En Sevgiliye dönüşüyordu. O
kelimeler ki, edebiyle sarf edebilmek için nefes gerekiyordu her birimize. Kalbin
zikrini idrak edebilen şuurlu nefesler...” (İpekçi, 2014, s. 20).

Bu anlatım, okura kutsal mekânın bireysel duygu dünyasında nasıl bir anlam
üretim merkezine dönüştüğünü göstermektedir. Sara Ahmed’in “duyguların
yönelimselliği”ne ilişkin vurgusu bu noktayı açıklayıcı niteliktedir. Duygular
yalnızca bireyin içinde kalmamakta, mekâna doğru yönelerek orada kutsalla
birleşmektedir (Ahmed, 2025). İpekçi’nin anlatımında Kâbe, ibadetin nesnesi
olmanın ötesine geçip duyguların yöneldiği bir özneye dönüşmektedir.

Mekânın bir aidiyet ve sığınak olarak tahayyül edilmesi insan–mekân
ilişkisinin önemli bir boyutunu oluşturmaktadır. İpekçi, Kâbe’yi “ana yurduna”
benzeterek mekân içinde mekân vurgusuyla bu iç içeliği şöyle aktarmaktadır:

“Ev'e dönebilirsek, sıla-i rahim etmiş olacaktık. Ana toprağımıza dönecektik.
Ana rahminden çıktığımız gibi tertemiz ve arınmış olabilecek miydik acaba... Yarım
bıraktığımız vedalarda halen saklı olan kavuşma umudunu yeniden bulabilecek
miydik... Ne çok bedel ödemiştik Kâbe'ye varmayı arzulayana dek... Böyle bir arzuyla
tanışmadan ne çok yıl geçirmiştik...” (İpekçi, 2014, s. 28).

Yazarın bu ifadesi, hac mekânının yalnızca dışsal bir yolculuk olmayıp aynı
zamanda varoluşun en temel katmanlarına dönüşü temsil ettiğini göstermektedir.
Turner’ın “liminalite” kavramıyla düşünüldüğünde bu deneyim, bireyin dünyevi
kimliklerinden sıyrıldığı ve kutsal mekân aracılığıyla yeniden doğduğu bir dönüşüm
biçimi olarak anlam kazanmaktadır. (Turner, 2020).

Son olarak İpekçi, Kâbe’ye bakışını sevilen bir yüzle kurduğu ilişkiye

35



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
benzeterek şu sözleriyle insan–mekân bağının duygusal yoğunluğunu zirveye
taşımaktadır:

“Kâbe'ye baktıkça, tıpkı sevdiğin birinin yüzüne baktığın zamandaki gibi, her
şeyin her an yeniden yaratıldığını, bir anın bir ana benzemediğini hissediyorsun. Ne
Kâbe'ye bakmaya doyabiliyor insan. Ne de sevdiğinin yüzüne... Sevilmiş ve seven
insan ile Kâbe arasındaki bağlantıyı Hazreti İnsan üzerinden kurmaya
çalışıyorum...”

Bu tasvir insan-mekân ilişkisinde, mekânın bireyin içsel benliğiyle
bütünleştiği ve kalb içinde bir mekân haline geldiği noktayı işaret etmektedir.
Böylece mekân, duyguların etkisiyle yeniden anlamlanan ve üretilen bir varoluş
alanına dönüşmektedir.

Malcolm X’in hatıratında Kâbe’yi ilk görüş anı da benzer bir varoluşsal
kırılmaya işaret etmektedir:

“Terliklerimi taşıyarak, Mutavvıfımızı takip ettim. İşte o zaman Kâbe'yi
gördüm. Mescid-i Haram'ın ortasında kocaman taştan bir ev. Binlerce dua eden (tüm
cinsiyetlerde, bedenlerde; renklerde) hacı tarafından tavaf ediliyordu, bunu yedi kez
gerçekleştiriyorlardı. Mutavvıf dua eden, ilahi söyleyen hacılar arasında ilerlemek
için mücadele verirken bana yedi kez tavaf yaptırdı. Şahit olunması gereken bir
manzaraydı. Çoğu buraya gelmek için bir ömür boyu beklemiş ve Tanrı'nın evinde
dua etmek, hamd-u senalarını sunmak için bir ömür boyu biriktirdiklerini bu uğurda
harcamıştı…” (X, 2019, s. 32).

Eliade’nin vurguladığı üzere kutsal mekân, profan zamandan ayrılmakta ve
bireyi aşkın bir düzene taşımaktadır (Eliade, 2023). Malcolm X’in anlatısında Kâbe,
sıradan bir yapıdan öte, bütün insanlığın eşitlendiği ve ibadetle birleştiği bir odak
noktasına dönüşmektedir. Bu durum, Durkheim’ın kutsal mekânların kolektif
hafızayı ve ortak duygusal enerjiyi yoğunlaştırdığına ilişkin tespitleriyle de
örtüşmektedir (Durkheim, 2018).

Ali Şeriati’nin Kâbe’yi “boş bir küp” olarak tanımlaması hacının mekânla
ilişkisini yalnızca mimari değil, varoluşsal bir deneyim olarak kurduğunu ve eşyanın
ötesine geçirdiğini gösterir. Şeriati, Mescid-i Haram’ın eşiğinde yaşadığı anı şu
şekilde dile getirmektedir:

“Mescid-i Haram'ın eşiğindesin. İşte Kâbe, karşında durmakta! Geniş bir

36



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
alan ve ortada boş bir küpten başka hiçbir şey yok! Ansızın vücudunu bir titreme
kaplıyor! Hayret ve şaşkınlık içinde kala kalıyorsun! Şurada hiç kimse yok, burada
hiçbir şey yok... Hatta seyredecek bir şey bile yok!” (Şeriati, 2023, ss. 51-52).

Yazarın yaşadığı bu durum Eliade’nin “axis mundi” kavramıyla doğrudan
örtüşmektedir. Kutsal mekân, “dünyanın merkezi” olarak deneyimlenmektedir
(Eliade, 2023, ss. 36-40). Şeriati’nin “boşluk” vurgusu, bu bağlamda, hacıyı gündelik
olandan koparıp “mutlak” ve “ebediyet” tecrübesine açan bir eşik işlevi
üstlenmektedir. Buradaki boşluk, paradoksal biçimde hem yoksunluğu hem de
kutsalla temasın imkânını temsil etmektedir. Böylece hacı, mekânın sunduğu boşluk
üzerinden kendi varoluşunu yeniden kurmaktadır. Hacı, Kâbe’ye bakarken yalnızca
bir nesneye yönelmemekte, aynı zamanda kendi içsel yönelimini yeniden inşa
etmeye başlamaktadır (Ahmed, 2025). Bu durum ikinci bölümde işlenilen
“duyguların mekân aracılığıyla kolektifleştirilmesi” tartışmasıyla paralellik
göstermektedir.

Hac yolculuğu daha başlamadan, niyet ve bekleyişin ürettiği duygusal
yoğunluk kişide “içsel bir mekân” kurmaktadır. Henüz ayak basılmamış kutsal yer,
yönelimin sürekliliğiyle zihin, kalp ve bedende önceden örgütlenmektedir. Zaman
daraldıkça bu kurulum bedensel uykusuzluk, yoğunlaşma ve “çağrılma” duygusuyla
somutlaşmaktadır. Bu noktada Yaşar Alptekin hatıratında şu sözleriyle bu ruh hâlini
dile getirmektedir:

“Resul'e kavuşmaya üç ay vardı; ama ben heyecandan yerimde
duramıyordum. Askerin gün sayması gibi ben de o mübarek topraklara gideceğim
günlerin geçmesini bekliyordum. Günler geçmek bilmiyordu… O kutsal topraklara
ayak basmama bir hafta kalmıştı. Günleri bırakın artık saatler geçmez oldu. Hele
İstanbul'dan ayrılmadan önceki son gece, gözüme uyku girmedi. Allah şahidimdir, o
gece uyuyamadım” (Alptekin, 2009, ss. 18-19).

Bu anlatım, niyetin ritüel tecrübeyi başlatıcı ve mekânı önceden kurucu
işlevini açığa çıkarmaktadır. Turner’ın “liminalite” kavramı bağlamında, henüz
bedensel hareket başlamadan açığa çıkan bu yoğun beklenti, bireyin kırılma eşiği
yüksek bir bilinç hâline girdiğini göstermektedir (Turner, 2020). Duygular bu
noktada yalnızca mevcut âna değil, geleceğe de yönelmekte; böylece birey, henüz
ulaşmadığı kutsal mekâna şimdiden duygusal bir aidiyet ve bağ inşa etmektedir
(Ahmed, 2025).

Kutsal mekânla ilk temas, her zaman yalnızca bir görme edimi değil, aynı

37



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
zamanda bedeni ve duyguları kuşatan bir “mahcubiyet” deneyimidir. Yaşar
Alptekin’in Mescid-i Nebevî’ye adım atmadan önce yaşadığı duraksama, bireyin
kendisini kutsalın yargılayıcı bakışına açtığı bir içsel gerilim anıdır. Bu gerilim,
sıradan bir mekâna girişten farklı olarak, öznenin kendi günahkârlığıyla yüzleşmesini
ve mekânın huzuruna kabul edilme arzusu ile korkusu arasında sıkışmasını yansıtır.
Alptekin bu ruh halini şu sözlerle dile getirir:

“Mescit'e girmek için kapılardan birine yaklaştım; ama bir türlü adım
atamadım. İçeri giremiyordum. Kendimi, durumumu, halimi düşündüm; içeri
girmeye kendimi hazır hissetmedim. Büyük bir mahcubiyet içindeydim. Bir süre
olduğum yerde öylece kaldım... İçimden şöyle nida ettim:

"Ya Rab! Sen beni huzuruna çağırdın. Yetmiş milyon insan arasından beni
seçtin. Yüz bin kişiden biri olarak beni buraya getirdin. Madem öyle, benim o yüksek
Huzura çıkmam lazım. Biliyorum ki ben çok günahkârım. Çok günah işledim ve
günah işlemeye müsaidim. Ama Sen diyorsun ki: Günah işlemeyen bir topluluk
olsaydı onları helak eder, günah işleyen bir topluluk yaratırdım. Ne olur, affet beni!
Bağışla beni! Huzuruna kabul et beni! Bu yüce dergâhına kabul et beni! Sen
affetmeyi seversin, beni de affet!.."

Bu duanın ardından sanki bir güç beni içeri doğru çekti. İçeriye girdiğimde
oranın havasını soluyunca çok duygulandım. Bir süre insanları izledim. Nasıl
durduklarını, nasıl bir dua halinde olduklarını gözlemledim. Taşını, duvarlarını bile
inceledim...” (Alptekin, 2009, s. 23).

Eliade’nin kutsalın profan zamandan ayrıldığına dair vurgusu, bu deneyimi
açıklar niteliktedir. Birey, mekâna adım atmadan önce bile zaman ve mekânın
değiştiğini hissederek gündelik kimliklerinden sıyrılır ve kutsalın eşiğinde
konumlanır (Eliade, 2023). Ahmed’in duyguların yönelimselliğine dair yaklaşımı ise
bu mahcubiyetin yalnızca bireysel bir duygu olmadığını, mekâna yönelerek kutsalın
kabul edici ya da reddedici kudretine bağlandığını göstermektedir (Ahmed, 2025).
Böylece Medine’ye giriş, bireyin sadece mekânı deneyimlediği değil, aynı zamanda
kendi varoluşunu sorguladığı bir tefekkür anına dönüşmektedir.

Kâbe, hacının bireysel algısını askıya alarak bedenini ritüelin akışına teslim
eden bir yoğunlaşma noktasıdır. Kişinin bu deneyimi, yalnızca görsel bir temas
olmayıp zamanın çözülmesi ve mekânın bir çekim alanı gibi işleyerek bireyi içine
almasıdır. Bu çözümleme bağlamında, Alptekin’in deneyim aktarımı dikkat
çekicidir:

38



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
“Otobüsten iner inmez hemen Kâbe'ye gitmek istedim. Birisine sordum ve

Kâbe'ye doğru ilerledim. Saat kulesinin olduğu yere geldim. Baktım baktım; ama
giremedim. Sanki ayaklarıma beton döküldü. Bırakın içeri girmeyi, adım
atamıyordum. Hareket edemedim. Olduğum yerde kala kaldım. Ne olduğunu da
anlayamadım. Birden her şey sıfırlandı. Zihnimdeki her şey silindi. Bir anda dondum
kaldım… Herkes içeri girdi. Ben arkada kaldım. Çok heyecanlandım. Daha sonra
cesaretimi topladım ve hızlıca içeri girdim.

Başımı bir kaldırdım... Öylece kaldım. Nefes almayı unutacak kadar
kitlendim, kaldım. Ne kadar sürdü bilmiyorum; ama büyük bir şaşkınlık yaşadım;
âdeta nefesim tutuldu. Yıllardır fotoğraflarını gördüğüm, posterlerini seyrettiğim
Kâbe, tüm heybetiyle, tüm ihtişamıyla karşımda duruyordu. O bana bakıyor, ben ona
bakıyordum. Çok başka...

Hemen tavafa girdik ve o akıntı içinde üçüncü şavta kadar hiçbir şey
hatırlamıyorum. Yalnızca Kâbe duruyor, ben gidiyordum... Nefes almayı
unutuyorsunuz, oraya bakıyorsunuz. O sizi çekiyor, içine alıyor. Derken içinde
kayboluyorsunuz. Zaman aşımına uğruyor her şey. Başka bir boyuta, başka bir
mekâna giriyorsunuz...” (Alptekin, 2009, ss. 47-49).

Bu pasaj Halbwachs’ın kolektif hafıza yaklaşımıyla okunduğunda, bireyin
Kâbe karşısında yaşadığı donakalma anı, yalnızca kişisel bir duygulanım değil, aynı
zamanda ümmetin ortak hatırasının bedende yeniden kurulmasıdır. Burada bireysel
deneyim, geçmiş nesillerin biriktirdiği kutsal hafızanın güncellenmesi ve tekrar
üretilmesi işlevini üstlenmektedir (Halbwachs, 2017). Nora’nın “hafıza mekânı”
kavramı da Kâbe’nin bu yoğunluğu nasıl taşıdığını açıklamaktadır. Kâbe,
hatırlamanın ve duygusal yönelimin merkezi hâline gelen bir odaktır. Bu nedenle
bireyin kişisel belleği, ritüelin icrası aracılığıyla kolektif hafızayla birleşmekte ve
kutsal mekân kozmik hatıraların canlandığı bir sahne hâline gelmektedir (Nora,
2022). Böylece, bireysel tecrübe ile toplumsal hafıza arasında dinamik bir alışveriş
kurulmakta; ritüel, sadece tekrar değil, aynı zamanda hafızanın yeniden inşası olarak
işlev görmektedir.

Tekil duygulanım, kolektif hareket ve sesle çoğalmaktadır. Namaz ve tavaf
kişiye, bireysel hissin toplulukla birleşerek kitlesel bir coşkuya dönüşmesini
sağlamaktadır. Söz konusu yoğunlaşma, Alptekin’in anlatısında şu şekilde
somutlaşmaktadır:

“Ezan okundu ve namaza durduk. Namazda öyle bir şey oldu ki beni çok

39



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
etkiledi! Bütün vücudumu titreme tuttu… İmam bir yerde tıkandı kaldı. Önce ses gitti.
Sonra ağlamaya başladı. Aynı anda beş milyon insan ağlamaya başladı. O nasıl
ağlamaktı! O nasıl yıkanmaktı! O nasıl temizlikti! Öyle bir ağladık ki ruhumuzda
kalan manevî kir kırıntılarını attık. Ağladık, ağladık, ağladık... Gözyaşları içimizi
yıkadı… İlk başta ben anlayamamıştım, imamın sesi kısıldı zannettim. Zorlandı
zorlandı. Sonra başladı; ama yine devamında ağlıyordu, sesi gitmişti. Bu sefer bizim
sesimiz yükselmeye başladı. Öyle bir ağladık ki namazı ağlayarak bitirdik. Çok güzel
bir namazdı. Hayatımda böylesi kıldığım birkaç namazdan bir tanesiydi” (Alptekin,
2009, ss. 60-61-62).

Burada ritüel, bireysel bedensel deneyimin ötesine geçerek kolektif hafızanın
güncellenmesine aracılık etmektedir. Halbwachs’ın belirttiği üzere, toplulukla
birlikte gerçekleştirilen ibadet, hatırlamanın en güçlü taşıyıcısıdır; çünkü bireysel
bellek, ancak topluluğun ortak referans çerçevesi içinde anlam kazanmaktadır.
Nora’nın “hafızanın mekâna tutunması” kavramsallaştırmasıyla birlikte
düşünüldüğünde, Kâbe’nin sadece bir ibadet mekânı değil, aynı zamanda geçmişin
ve şimdinin buluştuğu bir “hafıza düğümü” olduğunu ortaya koymaktadır (Nora,
2022). Dolayısıyla, hacı duygularını yalnızca kendi iç dünyasında değil, cemaatin
ortak varlığıyla örülmüş mekânsal bir yoğunluk içinde deneyimlemektedir. Bu,
ritüelin işlevini basit bir tekrardan çıkararak, kolektif kimliğin yeniden üretildiği ve
kutsalın toplumsal düzlemde süreklilik kazandığı bir bellek sahnesi hâline
getirmektedir.

Bireyin mekânla kurduğu bağ süreklilik kazanmaktadır. Seyir ve tekrar,
tüketilemeyen bir huzur hissi üreterek kişisel aidiyet söylemine dönüşmektedir.
Alptekin, bu duygusal yoğunluğu şu sözlerle betimlemektedir:

“Onu seyretmek o kadar huzur veriyordu ki... Saatlerce aynı noktaya bakmak
insanı yorar, bıkkınlık verir; ama Kâbe öyle değildi. Onu seyretmeye
doyamıyorsunuz. Çünkü ona doyulmuyor. Hep biraz daha, biraz daha, diyor insan…
Orada kendimi buldum. "Ben buraya aidim. Ben burada kalsam mı acaba?"
diyordum kendime. Hayatım boyunca orada kalmak istiyordum. Annem babam, kızım
olmasa oradan ayrılmazdım” (Alptekin, 2009, ss. 68-71)

Mekâna duyulan bu aidiyet, bireysel hafızanın kolektif hafızaya eklemlenmesi
sürecini görünür kılmaktadır. Halbwachs’ın vurguladığı üzere, hatırlama eylemi
bireysel bilinçte kapanıp kalmamakta; toplulukla kurulan bağlar ve ortak ritüeller
aracılığıyla süreklilik kazanmaktadır (Halbwachs, 2017). Bu çerçevede Alptekin’in

40



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
“ben buraya aidim” ifadesi, mekânın yalnızca kişisel bir duygusal deneyim alanı
olmadığını, aksine ümmetin ortak hafızasına katılımın sahnelendiği bir odak
olduğunu gösterir. Kâbe karşısında hissedilen bu aidiyet, bireyin kimliğini yeniden
konumlandıran bir hafıza performansıdır.

Kutsal mekânlarda gündelik zaman örgüsü, ibadetin ritmine eklemlenerek
birey üzerinde düzenleyici bir etki kurabilmektedir. Alptekin’in anlatısında bu durum
şu şekilde ifadesini bulur:

“Hem Mekke'de hem de Medine'de hayat namaza endeksli devam ediyordu.
Tabiri caizse hayatımız namazdan ibaretti. Yirmi gün boyunca namaz kıldım, tavaf
yaptım, zemzem suyu içtim. Bütün günüm bunlardan ibaretti” (Alptekin, 2009, s. 92).

Nora’nın yaklaşımıyla bu deneyim, Kâbe’nin ve Medine’nin yalnızca kutsal
mekânlar değil, aynı zamanda “zamanı düzenleyen hafıza mekânları” olduğunu
göstermektedir (Nora, 2022). Zira gündelik yaşamın ritmi, ibadet pratikleri üzerinden
yeniden kurgulanmakta; yemek, uyku ya da sosyal etkileşim gibi sıradan zaman
örgüleri, namaz ve tavafın ritmine eklemlenmektedir. Böylece mekân, bireysel
deneyimi kolektif ibadetin sürekliliğine bağlayan bir düzenleyiciye dönüşmektedir.
Bu bağlamda kutsal şehirler, zamanı doğrusal akışından koparıp döngüsel bir
kutsallık içinde yeniden biçimlendirir. Mekânın bu “zamansallaştırıcı” işlevi,
yalnızca bireyin gündelik pratiklerini değil, hafızasını da
şekillendirmektedir. Böylece ibadetin ritmiyle kurulan bu bağ, bireyin kişisel zaman
algısını İslam toplumunun tarihsel sürekliliğiyle senkronize etmektedir.

Mekânla kurulan son temas anları, ayrılığın duygusal ağırlığını hafızaya
kaydeden bir eşik işlevi görmektedir. Geriye dönük bakışın tekrarı, kutsal mekânla
kurulan bağın zihinsel ve duygusal düzlemde kalıcılaşmasını sağlar. Böylece ayrılık,
hatırlamanın iç mekânını inşa eden bir yoğunlaşmaya dönüşür. Bu bağlamda
Alptekin, kutsal topraklardan ayrılışını şu sözlerle dile getirmektedir:

“Ayrılma zamanı gelmişti. Veda tavafımı yaptım... Hani bazı çizgi filmlerde
vardır. Birisi bir yere gitmek istemez ve zorla yerden sürüyerek götürürler de
tırnakları yeri yarar ya ben de kendimi o çizgi kahraman gibi hissettim. Ayrılmak
istemiyordum; ama eve dönmek zorundaydım. Kâbe'den ayrılmadan önce bir müddet
Kâbe'yi seyrettim. Sonra dönüp otele doğru ilerlemeye başladım. Biraz yürüdüm ve
tekrar dönüp baktım. Dönüp dönüp baktım. Kâbe tamamen gözümün önünden
kaybolana kadar böyle devam ettim” (Alptekin, 2009, ss. 97-98).

41



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
Bu tür deneyimler mekânı ‘unutulmaz kılan’ kritik eşiklerdir; zira mekân,

yalnızca hatırlamanın sahnesi değil, aynı zamanda ayrılığın duygusal enerjisiyle
yeniden kodlanan bir hafıza düğümüne dönüşmektedir (Nora, 2022). Böylece ayrılık
anı, bireyin kişisel duygulanımını aşarak, kutsal mekânın süreklileşen kolektif hafıza
içindeki yerini pekiştirmektedir.

Necip Fazıl’ın Kâbe ile karşılaşması, gündelik mekân algısının çözülerek
kutsalın mekânı aşkınlaştırdığı bir eşik deneyimi niteliği taşımaktadır. Bu an, bireyin
yalnızca görsel algısıyla sınırlı kalmayıp bütün varoluşuna sirayet eden bir kuşatılma
hâli olarak belirmekte; mekân, bu bağlamda, manevî vecdin merkezinde konumlanan
bir yoğunluk alanına dönüşmektedir:

“…Çepçevre Mescidde ve tavaf meydanında yüzbinlerin kaynaştığı zemin
üzerinde birdenbire karşıma çıkan "Beytullah"... Tepesine daha yakın bir kemer
halinde altun işleme mukaddes yazılarla çevreli simsiyah örtüsüyle mik'ap (küb)
şeklinde, mücerret bir hacim ve mekân timsali, esrarlı nokta... Zaten "Kâbe" ismi işte
bu mik'ap şeklinden geliyor. Onu görür görmez mıhlanıp kaldım; tekbir, tehlil ve yol
boyunca devam eden "Lebbeyk”lerden sonra ellerimi açtım ve ne kadar muradım
varsa huzuruna döktüm” (Kısakürek, 2023, s. 27).

Bu anlatım, mekânın yalnızca mimari bir yapı olmayıp bireyi aşan kolektif bir
yoğunluk alanı olarak işlev gördüğünü ve duyguların mekânı aşkınlaştırdığını
göstermektedir. Böylelikle Kâbe, bireysel tecrübeyle toplu vecdin kesiştiği bir
merkez haline gelmektedir.

Hac deneyiminin en güçlü boyutlarından biri, mekânın sıradan fiziksel
sınırları aşarak kutsalın tecrübesine aracılık etmesidir. Kâbe’nin sembolik mimarisi,
bireyin ve topluluğun zamanı ve mekânı aşan bir tecrübeye katılımını mümkün kılan
bir eksen işlevi görmektedir. Bu bağlamda hac, mekânın sembolik anlamlarla
yüklendiği ve duyguların bu anlamlar aracılığıyla taşarak kutsal bir boyuta ulaştığı
bir tecrübe alanı haline gelmektedir. Eva de Vitray’ın Kâbe’nin mimari
sembolizmine dair çözümlemesi, hac mekânının kozmik bir merkez olarak
kavrandığını göstermektedir. Onun tasvirinde Kâbe, insanlığın özlemlerini ve kutsal
ile kurduğu bağı görünür kılan bir eksen işlevi taşımaktadır. Nitekim Vitray’ın
ifadeleri, haccın mekân üzerinden ürettiği dönüşüm boyutunu anlamak açısından
dikkat çekicidir:

“Mimari açıdan beyaz bir çember içinde yer alan Kâbe'nin siyah küp
şeklindeki yapısı, kâinat çemberi içindeki insanlığın hâlini sembolize eder. Zira

42



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
Kâbe, gök ile yer arasında bir eksen, bir kavuşma noktası olarak tasavvur edilir.
Kare içindeki varlık çemberin özlemini çeker, tıpkı insanlığın hâlinin göğü, cenneti
özlemesi gibi. Merkezde bulunulduğu için mekân ortadan kalktığı gibi, orası
değişmez merkez olduğu için zaman da aşılır, yani zamanın da üstüne çıkılır”
(Meyerovitch, 2003, s. 46).

Vitray’ın Kâbe’yi zamanın askıya alındığı bir merkez olarak yorumlaması,
haccın bireysel deneyimin ötesine geçerek evrensel bir “kutsal zaman” bilincine
işaret etmektedir. Burada birey yalnızca duygularıyla mekâna yönelmemekte aynı
zamanda mekânın taşıdığı sembolik yoğunluk aracılığıyla varoluşunu
aşkınlaştırmaktadır.

Hac anlatılarında Kâbe, yalnızca görülen bir yapı olmayıp benliğin çözülüp
yeniden kurulduğu merkezî bir eşik olarak betimlenmektedir. Tavaf sahneleri bu
eşikte yoğunlaşan deneyimlerin başında gelmektedir. Bedenin hareketiyle mekânın
çekim gücü birleşerek, bireyin iradesi kalabalığın akışında erirken benlik yeni bir
düzenle biçimlenir. Senai Demirci’nin hatıratında yer alan ifadesinde, Kâbe’nin bu
dönüştürücü mekânsallığını güçlü bir biçimde dile getirmektedir:

“Kâbe'ye varıp, kıbleye dönerek, ben-merkezinin yörüngesinden çıkıp,
Rabbimizin marziyatı dairesinde bir tavafa girdin. Tavaf ile, kendi başınalığını terk
ettin, kendi heva ve hevesinin etrafında pervâne olmaktan vazgeçtin. Benliği aşıp
kulluğa erdin, çokluğu yırtıp birliğe eriştin. Yolculuğun ülkeni terk etmekle başladı,
Kâbe'ye vardığında da kendini terk ettin. Aslının yokluk olduğunu bildin. Varlığının
ilkesini keşfettin” (Demirci, 2003, s. 318).

Demirci’nin pasajında Kâbe, kişinin benliğini dönüştüren ve yeniden inşa
eden bir merkez olarak konumlanmaktadır. Tavafın dairesel hareketi, bireyin kendi
“ben-merkezli” varlığından sıyrılarak, kutsal merkezin çevresinde yeniden
konumlanmasını sembolize etmektedir. Burada mekân, ibadetin edilgen bir
sahnesinden ziyade özneyi dönüştüren etkin bir unsur olarak işlev görmekte ve
metinde yazarın “çokluğu yırtıp birliğe erişmek” ve “aslının yokluk olduğunu
bilmek” ifadeleri, bireyin gündelik kimliklerinden sıyrılarak kozmik düzeyde tevhidî
bir bütünlüğe yöneldiğini göstermektedir. Mircea Eliade’nin “axis mundi”
anlayışıyla ilişkilendirdiğimizde Kâbe, kozmik merkez işlevi görerek hacının,
dünyevi olanla aşkın olan arasındaki bağını somutlaştırmaktadır. Katılımcı, tavaf
aracılığıyla yönünü ve varlık anlayışını yeniden düzenlemekte ve mekânın kutsallığı,
öznenin varoluşsal dönüşümünün kaynağına dönüşmektedir.

43



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
Yadigâr’ın anlatısında Kâbe, duyguların mekânla iç içe geçtiği bir tefekkür

alanı olarak karşımıza çıkmaktadır. Yazar, kutsal mekânı okura, salt görülen bir
yapıdan öte, insanın iç dünyasına temas eden derin bir anlam odağı olarak
hissettirmektedir:

“Kâbe’nin Örtüsü: Kâbe dünyanın en güzel örtüsüne sahip. Sonsuzluğu ifade
eden siyah sade bir örtü... Tavaf esnasında ona doya doya bakarken gözlerimin
karasının o siyahlık içinde bir iz bıraktığını düşünüyor, eşya ve coğrafyanın tanıklık
edeceği günde buraya bıraktığım nazarların karşıma çıkmasını niyaz ediyorum”
(Yadigâr, 2007, s. 28).

Ayten Yadigâr’ın Kâbe örtüsüne ilişkin betimlemesi, insanın kutsal mekânla
kurduğu ilişkinin fiziksel sınırları aşarak duygusal ve düşünsel bir derinlik
kazandığını ortaya koymaktadır. Kâbe, burada ilahî anlamın yoğunlaştığı bir
merkezdir. Kâbe örtüsünün “sonsuzluğu ifade eden siyah” rengi pasajda, kutsalın
gizemini ve tevhid bilincini simgeleyen bir sembol hâline gelmektedir. Yadigâr’ın
“gözlerimin karasının o siyahlık içinde bir iz bıraktığını düşünüyorum” ifadesi,
bireysel deneyimin inancın kolektif hafızasıyla kesiştiği bir anı işaret etmektedir. Bu
bağlamda bakış eylemi, sadece görme değil, inananın kutsala tanıklık etme ve onunla
manevi bir bağ kurma biçimine dönüşmektedir. Bu anlatıda mekân, bireyin yalnızca
ibadet ettiği bir yer olmaktan çıkarak, inancın ve hatıranın iç içe geçtiği bir anlam
merkezine dönüşmektedir. Kâbe’nin örtüsü, hem sembolik hem de duygusal bir
yoğunluk taşımakta bakış, dokunuş ve dua eylemleri aracılığıyla bireyin varlığını
kutsal olanla bütünleştirmektedir.

Kutsal mekân, insanda yalnızca dış dünyaya dair bir algı uyandırmamakta;
aynı zamanda iç dünyayı harekete geçiren derin bir manevî yankı oluşturmaktadır.
Hacı, bu mekân içinde artık yalnızca gören değil, mekân tarafından hissedilen bir
varlığa dönüşmektedir. Ömer Kemal Ağar’ın Medine’ye yaklaşırken yaptığı tasvir,
bu içsel teması bütün duyusal yoğunluğuyla görünür kılmaktadır. Hacının duyuları,
doğanın unsurlarıyla iç içe geçer; rüzgâr, dağ ve ışık, manevi bir karşılaşmanın dili
hâline gelir:

“Medineye doğru uzanan vadi yolundan âdeta uçar gibi geçiyoruz. İki
tarafımızda sivri ve çok yüksek olmayan zeytuni renkte çıplak dağlar görüyoruz.
Temiz ve serin hafif bir rüzgâr esiyor. Bunu içimize sindire sindire teneffüs ediyoruz.
Bu Yüce, Peygamberin medfun olduğu Medine ufuklarından geliyor. Adeta bize hoş
geldiniz diyor” (Ağar, 1968, s. 67).

44



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
Bu pasajda mekân, iletişim kuran bir varlık olarak temsil edilmektedir.

Medine ufukları, hacıyı “hoş geldiniz” diyerek karşılayan bir özneye dönüşmekte;
böylece insan ile mekân arasındaki ilişki karşılıklı bir tanıma eylemine evrilmektedir.
Hacının duyuları bu diyalogun aracıdır; rüzgârın “Peygamberin kokusunu taşıması”,
mekânın kendi manevî hafızasını aktardığını göstermektedir. Bu durum, Eliade’nin
hierophany kavramıyla örtüşmekte: belirli bir mekân, sıradan doğa olmaktan çıkarak
ilahî tecrübenin somutlaştığı merkez hâline gelmektedir (Eliade, 2023).

Ağar’ın betimlemesinde dağlar, rüzgâr ve ufuk birer doğa unsuru olmaktan
çok, manevî hafıza taşıyıcılarıdır. Medine’nin topografyası, Peygamber’in hatırasıyla
birleşerek bir tür zamansızlık mekânı oluşturmaktadır. Böylece mekân, hacının ruh
hâlini belirleyen değil, onu yönlendiren; duygusal ve inançsal eylemin öznesi hâline
gelen bir kudret kazanmaktadır. Bu anlatım, kutsal coğrafyanın insana “yer” değil,
aidiyet ve çağrı sunduğunu; dolayısıyla hac tecrübesinin mekânsal derinliğinin,
duygusal dönüşümün önüne geçtiğini göstermektedir.

5.2. Rutinin Kırılması: Gündelik Hayatın Dönüşümü

Hac deneyiminin hatıratlarda en belirgin yönlerinden biri, gündelik hayatın
olağan akışının kesintiye uğraması ve bireyin bambaşka bir zaman–mekân
deneyimine taşınmasıdır. Alfred Schütz’ün gündelik hayat analizinde vurguladığı
gibi, bireyler rutin pratikler, tekrar eden alışkanlıklar ve süreklilik arz eden anlam
ufukları içinde yaşamlarını sürdürmektedirler (Schütz, 2020). Ancak hac, bu
sürekliliği askıya alarak bireyi yeni bir toplumsal ve manevi bağlama yerleştirir.
Nitekim birinci bölümde işlenen yolculuğun dönüştürücü karakteri, bu başlıkta açık
biçimde görünür hale gelmekte, gündelik yaşamın sürekliliği yerini olağanüstü
deneyimlere bırakmaktadır.

Abbas Hilmi Erhan’ın hatıratı, bu dönüşümün en somut örneklerinden birini
ortaya koymaktadır. Yazar, evinden ayrıldığı ve otele yerleştiği ilk geceyi şu sözlerle
aktarır:

“Odaya girdik, soyunduk. Ne kadar olsa birdenbire uyumaya imkân yok. Zira
bu anda bıraktığımız evimizi ve çoluk çocuğumuzu hatırladık ve yattık. Sağa döndük,
sola döndük, en nihayet uyumuşuz” (Erhan, 2023, s. 18).

Bu ifade, gündelik aile rutinlerinin bir anda kesildiğini ve bireyin kendisini
farklı bir duygusal iklimde bulduğunu göstermektedir. Burada Schütz’ün “paranteze
alma” kavramı önemlidir, gündelik yaşamın sürekliliği geçici olarak askıya
alınmakta ve yerine yeni bir varoluş bağlamı geçmektedir (Schütz, 2020). Aynı

45



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
zamanda Sara Ahmed’in duyguların mekân ve nesnelere yönelerek yeni bağlar
kurduğu yönündeki tespitleri de bu anlatımı açıklamaktadır (Ahmed, 2025). Erhan’ın
deneyimi, ev ve aile bağlarının geçici olarak geride bırakıldığı, duyguların yeni bir
mekâna ve yeni bir topluluğa yöneldiği bir eşik anını temsil etmektedir.

Hac ibadeti yalnızca “yeni” bir kimlik inşası süreci olmamakta aynı zamanda
“eski” alışkanlıkların taşınması ve yeniden üretilmesiyle kurulmaktadır. Erhan’ın
yolculuk sırasında aktardığı küçük ayrıntılar, ritüelin dönüştürücü boyutunun henüz
sahneye çıkmadan, gündelik hayatın pratik kaygıları hac yolculuğunu belirlemeye
devam etmektedir:

“Konya'ya gelişimize kadar pek yemekle meşgul olunamıyordu. Lakin
Konya'dan Tarsus'a hareketimizde millet bir harekete geçti. Baktım sağdan soldan
kese kâğıtları, ufak tefek çantacılar görülmeye başladı. Hele mübarek hacılar, sanki
susuzluktan boğulacakmış gibi herkeste ibrik, bilmem naylon kaplar, neredeyse bu su
ağırlığı otobüsten daha ağır. Zavallı otobüsçü de taşıyıp durmaktadır. Allah
şoförümüze kuvvet ve sabır versin” (Erhan, 2023, s. 20).

Erhan’ın gözleminde öne çıkan bu durum, hac yolculuğunun henüz ibadet
boyutuna ulaşmadan önce bile gündelik alışkanlıkların güçlü bir şekilde kendini
sürdürmesidir. Yolculuk sırasında hacıların yanlarına aldıkları nesneler, kutsal bir
seyahatin sahnesine taşınan gündelik hayatın izlerini göstermektedir. Bu durum
habitus kavramıyla düşünüldüğünde, hacıların toplumsal konumları içinde
edindikleri bedensel ve zihinsel pratikleri, yeni bir bağlama geçildiğinde bile
kendiliğinden işleyen ve süreklilik üreten bir eğilimler dizisini oluşturduğunu
göstermektedir (Bourdieu, 2015). Erhan’ın deneyiminde görülen hacıların
“susuzluktan boğulacakmış gibi” davranmaları, yalnızca anlık bir kaygının ürünü
değil, bireylerin geçmiş deneyimlerden ve kültürel imgelerden türeyen habituslarının
yolculuk ortamında yeniden devreye girmesidir. Böylelikle otobüs, kutsal bir mekâna
doğru ilerleyen geçici bir ‘kolektif yaşam alanı’na dönüşse de, burada belirleyici olan
gündelik pratiklerin sürekliliği öncelikli hâle gelmektedir.

Erhan’ın bir başka gözlemi ise gündelik zamanın ritüel zamana dönüşümünü
göstermektedir:

“Bu sırada namaz zamanı geldi. Sağa sola baktım, küme küme orada burada
ikindi namazı kılınıyor. Abdest aldım, geç kalmışım, yalnız farzı kıldım. Cemaatten
kimisi bereli, kimi beyaz, kimi siyah” (Erhan, 2023, s. 54).

46



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
Yazarın anlatımında burada, bireysel zaman algısı yerini kolektif ritüel

zamanına bırakmaktadır. Durkheim’ın “kolektif bilinç” kavramı bu noktada
açıklayıcı niteliktedir: bireyler, farklı sosyal statülerden gelseler bile, aynı ritüel
içerisinde eşitlenmekte ve kutsal olan etrafında birleşmektedirler (Durkheim,
2018). Bu durum, ikinci bölümde ele alınan ritüelin kolektif hafıza üretimi süreciyle
de örtüşmektedir. Dolayısıyla Erhan’ın hatıratı, gündelik hayatın olağan akışının hac
yolculuğunda nasıl dönüştüğünü; aile bağlarının geride bırakılmasından tüketim
alışkanlıklarının yeniden düzenlenmesine, ibadetlerin ise gündelik rutinin merkezine
yerleşmesine kadar çok boyutlu bir şekilde ortaya koymaktadır. Bu dönüşüm, bir
yandan bireyi yeni bir manevi atmosfere hazırlarken, diğer yandan da hac
yolculuğunun toplumsal ve duygusal derinliğini gözler önüne sermektedir.

Hac, gündelik hayatın alışılagelmiş düzenini askıya alarak bireyi farklı bir
zaman ve mekân deneyimine taşımaktadır. Lefebvre’nin işaret ettiği gibi gündelik
hayat, tekrar eden alışkanlıkların, rutinlerin ve tüketim pratiklerinin egemenliğinde
şekillenmektedir (Lefebvre, 2017). Ancak hac yolculuğu bu döngüyü kırarak sıradan
pratikleri ibadetin parçası haline getirmektedir. Bu dönüşüm, Leyla İpekçi’nin
Şehrim Aşk adlı hatıratında açık biçimde görülmektedir.

Leyla İpekçi’nin Şehrim Aşk adlı hatıratında gündelik hayatın kırılmasını
güçlü imgelerle tasvir etmektedir. Yazar, yolculuğun daha ilk aşamalarında yaşadığı
aksaklıkları şu sözlerle aktarmaktadır:

“Davet herkese geliyor. Biz icabet edeceğiz: Evet diyeceğiz! Oraya
ulaştığımızda Allah-u Teâlâ, bize özel bir isim yaratıyor. Rahman'ın misafiri.
Ölürsek O'nun misafiri olarak ölüyoruz… Medine'de ensar ziyareti yapacağız. Bu ilk
gidişimiz.

Fakat daha ilk andan aksilik çıkıyor. Vizelerimiz geciktiği için tura
yetişemeyebiliriz. Dolayısıyla gidemeyebiliriz. Bir odanın içindeyiz. Altı yedi kişi.
Gözümüzden bulutlar geçiyor. Ama kimse olumsuz bir cümle kurmuyor. "Olsun"
diyoruz” (İpekçi, 2014, s. 27).

Bu pasajda gündelik yaşamın parçası olan ‘kontrol etme’ arzusu yerini
bireyde teslimiyet ve tevekküle bırakmaktadır. Bu dönüşüm, Alfred Schütz’ün
gündelik hayatın olağan akışının kesintiye uğradığı anlarda bireyin yeni bir anlam
ufku kurduğunu vurgulayan yaklaşımıyla paralellik göstermektedir. Zira Schütz’e
göre gündelik bilinç, rutinin sürekliliğiyle varlığını korumaktadır. Ancak olağan
akışın kırıldığı bu eşiklerde birey, kendini farklı bir anlam evreninde

47



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
konumlandırmaktadır (Schütz, 2020). Hac bağlamında bu kırılma, bireyin gündelik
kontrol mekanizmalarından sıyrılarak kutsalın belirlediği yeni bir düzenle
uyumlanması şeklinde somutlaşmaktadır. Böylece birey, yalnızca bireysel bir
teslimiyet yaşamamakta aynı zamanda gündelik olanın ötesine taşan, kutsalın
ritmiyle örülmüş kolektif bir anlam dünyasına dâhil olmaktadır.

İpekçi’nin tavaf sırasında zaman algısını yitirmesi de rutinin kırılmasının bir
diğer göstergesidir:

“Zaman mefhumunu yitirmişiz. Aynı anda dua ediyor, yalvarıyor, yakarıyoruz
ama birbirimizi hiç duymuyoruz...” (İpekçi, 2014, s. 48).

Mircea Eliade’nin “kutsal zaman” kavramı burada devreye girmektedir: ritüel,
kronolojik zamanı askıya alarak bireyi ebedî bir zamansallığa taşımaktadır (Eliade,
2023). Nitekim birinci bölümde tartışılan yolculuğun “olağanüstü zaman yaratıcı”
boyutu, İpekçi’nin bu deneyiminde yeniden görünür hale gelmektedir.

İpekçi’nin Mi’kat sınırına ilişkin anlatısı ise gündelik kimliklerin sembolik
olarak terk edilmesini ortaya koymaktadır:

“Bildiğin bütün kodlarını terk ediyorsun dünyanın. Kendine ait sandığın ne
varsa burada çıkarıp atıyorsun… Zanların sonu mi'kat. Terk ediyorsun bütün
vehimleri. Bir tür 'son ağaç' burası. Âlemlerin doğal ışığında yepyeni bir kâinatın
kapısından geçiyorsun” (İpekçi, 2014, ss. 32-33).

İpekçi’nin mi’kat anlatısı, insanın dünyayla kurduğu bütün aidiyet bağlarının
çözülmeye başladığı derin bir geçiş hâlini ortaya koyar. Yazarın “kendine ait
sandığın ne varsa burada çıkarıp atıyorsun” ifadesi, bireyin gündelik yaşamın
biçimlendirdiği kimliklerden sıyrılarak öz varlığıyla yüzleştiği bir dönüşüm anını
betimler. Bu anda, kişi artık ne geçmişin yüklerini ne de toplumsal rollerin belirlediği
benliğini taşır; yalnızca var olmanın çıplaklığıyla baş başadır. İpekçi’nin “son ağaç”
benzetmesi, bu deneyimin derinliğini somutlaştırır. “Son ağaç”, hem dünyanın
sonuna yaklaşma hissini hem de yeni bir başlangıcın sezgisini taşır. Böylece mi‘kat,
insanın hem kendinden uzaklaştığı hem de kendine en çok yaklaştığı bir dönüşüm
alanı hâline gelir.

Haccın meşakkat boyutu, gündelik hayatın konfor alışkanlıklarının
çözülmesini ve yerini ritüelin dönüştürücü disiplinine bırakmasını beraberinde
getirmektedir. İpekçi bu durumu şu sözlerle aktarmaktadır:

48



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
“Şunu oracıkta fark ediyorum. Umredeki gibi bir huşu beklentisinde

olmamalıyım. Herkes iç sesiyle konuşuyor burada. Ve bu daha başlangıç.
Efendimiz'in buyurduğu gibi: "Hac meşakkat" demek. İster uçakla gidelim, ister beş
yıldızlı otelde kalalım. Her çağın, her dönemin, her insanın başına kendine uygun
sınav geliyor” (İpekçi, 2014, s. 95).

İpekçi’nin hac yolculuğunda deneyimlediği meşakkat, Victor Frankl’ın
“anlam arayışı” kuramı bağlamında derin bir varoluşsal dönüşüm süreci olarak
değerlendirilebilir. Nitekim insan, karşılaştığı acı, yoksunluk ve sınavlara yönelirken,
onlara yüklediği anlam aracılığıyla kendini yeniden inşa etmektedir (Frankl, 2019).
Hac ritüelinde yaşanan zorluklar bu yönüyle anlamın yeniden doğduğu bir süreci
temsil eder. İpekçi’nin “her dönemin kendine uygun sınavı vardır” sözü, bireyin acı
karşısında geliştirdiği bilinçli tutumun dönüştürücü gücünü ortaya koyar. Meşakkat,
insanın ruhsal derinliğini genişleten, içsel farkındalığı yoğunlaştıran bir manevi
imkân hâline gelir. Bedensel zorluk, kutsala yönelimin derinleştiği bir içsel uyanışa
kapı aralar; meşakkat, varoluşun anlamla yeniden örüldüğü bir manevî yeniden
doğuş alanı oluşturur.

Ali Şeriati’nin Hac adlı eserinde mi‘kat sahnesine ilişkin tasviri, bu
dönüşümün yalnızca bireysel bir deneyim olmadığını, aynı zamanda kolektif bir
boyut taşıdığını da açıkça görünür kılmaktadır:

“Mîkat'a erişmişsiniz, ihram elbisesini giyip birbirinize karışıyorsunuz! Bir
mahşerî olay. Sanki bir kıyamet! Herkes bir yabancıyı dost ediniyor, bir garibi kendi
kavminin yerine koyuyor. Herkes bir başkasının ayakkabısını giyebilir ve her ihram,
senin ihramın olabilir” (Şeriati, 2023, ss. 42-43).

Şeriati’nin mi‘kat tasvirinde ihram, gündelik yaşamda bireyleri birbirinden
ayıran toplumsal işaretlerin silinmesini sağlamaktadır. Bu durum, Goffman’ın
dramaturjik yaklaşımıyla birlikte düşünüldüğünde, olağan sosyal sahnede oynanan
rollerin geçici olarak geri çekilmesi anlamına gelmektedir. Gündelik hayatta bireyler
toplumsal statüleri, meslekleri veya aidiyetleri aracılığıyla farklı maskeler taşırken,
mi‘kat sahnesinde bu maskeler çıkarılmakta ve herkes aynı kostümle görünür hale
gelmektedir (Goffman, 2024). Şeriati’nin “herkes bir yabancıyı dost edinir” ifadesi,
bu rol çözülmesinin yarattığı yeni bir birlik hissini ve kolektif kimliği açığa
çıkarmaktadır. Böylece mi‘kat, toplumsal farklılıkların görünmez kılındığı, dini
cemaat bilincinin ortak bir sahne üzerinde tecrübe edildiği bir dönüşüm alanına işaret
etmektedir.

49



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
Assmann’ın kültürel bellek yaklaşımıyla bakıldığında, bu deneyim sadece

toplumsal eşitlenme değil, aynı zamanda hafızanın ritüel aracılığıyla yeniden
kurulmasıdır (Assmann, 2022). İhramın sembolik işlevi ve toplumsal farklılıkların
silinmesi, bireyleri ortak bir hafıza zemini üzerinde buluşturur. Böylece Hac, farklı
tarihsel ve toplumsal konumlara sahip bireylerin aynı hatırlama pratiğinde
birleşmesini sağlayarak, kültürel belleğin sürekliliğini temin etmektedir. Dolayısıyla
Hac, toplumsal tabakalaşmanın çözülüp herkesin aynı ritmik akışa dâhil olduğu bir
“sosyal farklılıkların askıya alındığı ve kolektif belleğin yeniden üretildiği mekân”a
dönüşürken, aynı zamanda kolektif hafızayı güncelleyen ve geleceğe aktaran bir
bellek ritüeli işlevi görmektedir.

Michaela Mihriban Özelsel’in hac hatıratı Kalbe Yolculuk’unda, gündelik
hayatın sıradan akışını kesintiye uğratan deneyimler açık bir şekilde görünür hale
gelmektedir. Hac, Özelsel’in anlatısında yalnızca ibadetlerin icrası değil, Batılı
modern bir yaşamdan ayrılarak kimliklerin çözülmesi, duyguların taşması ve
mekânın dönüşmesiyle somutlaşan bir eşiğe adım atmaktır.

Özelsel, Batılı çevrelerde kendisine yakıştırılan kimlik algısını hac yolculuğu
bağlamında sorgulamaktadır. Günlük hayatında dış görünüşüne ve estetik tercihlerine
önem veren bir kadın olarak tanınabileceğini hatırlatır; ancak ihramın sadeliği içinde
bu imajın çözüldüğünü ve yerini bambaşka bir varoluş tecrübesine bıraktığını
vurgulamaktadır:

“Artık vücudum, yüksek ateşin yanı sıra, zorlukla bastırabildiğim sessiz
kahkahalarımla da sarsılıyor. Beni Batı'daki halimle tanıyanların bu şartlarda, bu
durumda asla gözlerinde canlandıramayacaklarını düşünüyorum. Beni böyle
görselerdi suratlarının ne şekle girebileceğini tahmin edebiliyorum. Çok iyi
tanımayanlar mutlaka, en önem verdiği şeyin, ojesinin rengini kıyafetine ve
takılarına uydurmak olan, yüzeysel bir sosyete kadını olduğumu düşünüyordur. İşte
asıl onlar beni bu halde görmeliydi. Bunları düşünerek vücuduma yayılmış, özellikle
de ciğerlerime hâkim olan, toz ve hava kirliliği karışımı kokteyli içime çekerken,
gittikçe artan ağrılarımı bir an olsun unutuyorum. Beni keyiflendiren bu an,
tekrardan burada bulunuş amacıma ve duaya konsantre olmama yardım ediyor:
"Lebbeyk, Allahümme lebbeyk... İşte geldim Rabbim, buradayım..." Her Müslümanın
yaşamında bir kere yerine getirmekle yükümlü olduğu hac ibadeti bu işte” (Özelsel,
2016, s. 10).

Özelsel’in bu anlatısında görüldüğü üzere, gündelik yaşamda dışsal

50



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
göstergeler üzerinden şekillenen toplumsal imaj, ihramın yalınlığı içerisinde
geçerliliğini yitirmekte; birey, mevcut kimlik kodlarının çözülmesiyle yeni bir
varoluşsal düzenin eşiğine taşınmaktadır. Böylece ihram, bedensel sadeleşmenin
ötesine geçerek toplumsal imajın askıya alındığı ve bireyin kendilik deneyiminin
yeniden biçimlendiği dönüştürücü bir ritüel hâline gelmektedir. Schütz’ün gündelik
hayatın olağan akışının kesintiye uğradığı anlarda “yeni bir anlam ufkunun”
kurulabileceğine dair yaklaşımı, ihramın birey için yalnızca görünürdeki kıyafet
değişiminden ibaret olmadığını, aynı zamanda sosyal ve ontolojik bir dönüşüm alanı
açtığını ortaya koymaktadır (Schütz, 2020).

Rutinin kırılması yalnızca dışsal kimlikle sınırlı kalmamakta; aynı zamanda
bireyin duygusal kontrol mekanizmalarının da çözülmesiyle açığa çıkmaktadır.
Özelsel, Frankfurt’tan ayrılırken yaşadığı duygusal taşmayı şu sözlerle
aktarmaktadır:

“Uçak yavaş yavaş uçuş pistinde ilerlerken kaptan pilot biz yolcuları
selamlıyor ve karanlıkta Frankfurt'un son ışıkları kaybolurken Arapça bir dua
mırıldanıyor. Hepimizi bir huzur hissi kaplıyor. Bir uçak dolusu insan, aynı amaçla
yol alıyor… Birdenbire uçağın içinde, çağlar ötesinden gelen o sözlerin yumuşak ve
tatlı bir sesle söylendiği duyuluyor: "Lebbeyk, Allahümme lebbeyk..." Diğer sesleri
örten bu tını gittikçe büyüyerek, tıpkı bir dalga gibi her yönden üzerimize geliyor,
içimizden geçerek kayıp gidiyor… Benimse gözlerimden sel gibi yaşlar boşanıp
duruyor… Bu duygusal tepkimin gruptakileri rahatsız etmediğini görmek ne güzel…”
(Özelsel, 2016, ss. 20-21).

Özselsel’in gözyaşları bireysel bir gözyaşı değil, bütün bir topluluğun aynı
anda seslendirdiği zikirlerin taşıdığı kolektif coşku ve enerjinin dışa vurumudur.
Özselsel’in yaşadığı duygulanım, bireysel bir iç dökümden ziyade, Tanrı’ya
yönelmiş milyonların senkronize seslenişiyle kurulan kolektif bir yönelimin bedende
cisimleşmiş tezahürüdür. Dolayısıyla gözyaşları, bireyin kendilik deneyimini aşarak,
ritüelin kurduğu duygusal topluluk içinde anlam kazanmaktadır.

Rutinin kırılmasının bir diğer boyutu mekân deneyiminde ortaya çıkmaktadır.
Özelsel, mi‘kat sınırını geçiş anında yaşadığı hissiyatı şu sözlerle betimlemektedir:

“Birden huzurlu atmosferimiz değişiyor; herkesin canlanmasına, hatta
telaşlanmasına neden olan bir faaliyet başlıyor: sınırı geçmek üzereyiz. Bu sınır,
aşağımızda kalan dünyanın olağan gerçekliğini, hac ziyaretine tahsis edilmiş kutsal
bölgeden (Mikat) ayırıyor. Bu da bizim algıladığımız şekliyle günlük yaşamımızı

51



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
geride bırakıp bambaşka bir hale giriyoruz anlamına geliyor. Bu ibadet ölümün bir
sembolü. Dünyaya ait ne varsa bilinçle verilmiş bir kararla terk ediyorsun, kendini
tam anlamıyla "öteki tarafa" hazırlıyorsun” (Özelsel, 2016, ss. 21-22)

Bu pasaj, gündelik yaşamın düzenli ve profan mekânlarından kopuşu, kutsal
mekânın liminal eşiğine yönelişini betimlemektedir. Lefebvre’in mekânın toplumsal
üretimine dair kuramsal yaklaşımıyla değerlendirildiğinde, burada söz konusu olan
sınır salt coğrafi bir ayrım değildir; aksine, kültürel ve dinsel pratikler aracılığıyla
inşa edilen sembolik bir üretim alanıdır (Lefebvre, 2023). Mîkat, gündelik rutinin
askıya alındığı ve dünyevi pratiklerin geçersizleştiği bir eşik olarak işlev
görmektedir. Bu bağlamda mîkat, ritüelin sıradan bir başlangıç aşamasının ötesine
geçerek, bireyin gündelik toplumsal aidiyetlerinden ve kimliksel yüklerinden sıyrılıp
kutsal mekânın ontolojik boyutuna yönelmesini sağlayan dönüşümsel bir geçiş alanı
niteliği taşımaktadır.

Özelsel’in Kâbe ile ilk karşılaşma anı, gündelik rutinlerin çözülmesinin ve
benlik algısındaki kırılmanın doruk noktasını temsil etmektedir. Bu eşiksel deneyimi
Özelsel şu ifadelerle aktarmaktadır:

“Yürümeye devam ederken, birdenbire İslam dünyasının en kutsal abidesi
beliriveriyor karşımızda! Nefesimizi kesecek kadar ani oluyor bu karşılaşma! O
kadar uzun süredir bu ana hazırlamıştık ki kendimizi, aslına bakarsanız bir ömür
boyu hazırlanmıştık! İşte şimdi o beklenen an geldi! Bu haşmetli manzara bana
inanılmaz geliyor, müthiş etkileniyorum. Bina normal boyutlarda, basit bir küp
şeklinde. Tamamıyla sade, ancak dünyanın en fazla hürmet uyandıran yapısı!”
(Özelsel, 2016, ss. 30-31).

Bu anlatımda gündelik estetik kategoriler –ihtişam, süsleme, büyüklük gibi–
geçerliliğini yitirerek askıya alınmakta bunun yerine sadeliğin kendi içinde
barındırdığı aşkınlık ve huşu belirginleşmektedir. Özelsel’in deneyimi nesnenin
biçimsel ya da maddi özelliklerine yönelmiş bir estetik algının ötesine geçmektedir.
Burada Kâbe’nin kutsallığa açılan bir eşik, yani duyguların yönünü tayin eden bir
odak noktası olarak tecrübe edilmektedir. Dolayısıyla Kâbe, yalnızca mimari bir yapı
olmaktan öte, bireyin gündelik estetik duyarlılıklarından kopuşunu sağlayan ve onu
kolektif bir duygusal yoğunlaşmanın içine yerleştiren “duygusal merkez” konumuna
gelmektedir.

Tavaf sırasında Özelsel’in tecrübe ettiği transa benzer hâl, benliğin rutin
düzenlemelerden çözülerek yeni bir kimlik imkânı içinde yeniden kurulmasına ve

52



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
kişinin ortak bir manevi akışın parçası hâline gelmesine imkân tanımaktadır:

“…Bir an geliyor, "kendim"den içime doğru yönelmeye çalışmaktan
vazgeçiyorum; sadece önümdeki hacıya tutunmaya odaklanıyorum, arkamda bana
tutunmaya çalışan hacının beni çeken ağırlığını hissediyorum, o pek eski Arapça
zikirleri bazen anlayarak bazen anlamadan mırıldanıyorum ve arka arkaya adımlar
atarak ilerliyorum. İçime yönelmeye çalışmaktan vazgeçtiğimde, bir çeşit "yürüyüş-
trans"ına girdiğimi fark ediyorum; dönüyor, dönüyorum. Bu muazzam insan
kitlesinin bir parçasıyım, zaman ve mekân duygusunu kaybediyorum” (Özelsel, 2016,
s. 32).

Schütz’ün gündelik bilincin askıya alınmasına dair vurgusu, tavaf sahnesinde
açığa çıkan dönüşümü kavramak için önemli bir imkân sunmaktadır (Schütz,
2020). Bu deneyimde bireysel benlik, ritüelin akışı içinde çözülmekte ve kolektif bir
bilinç akışına eklemlenmektedir. Dolayısıyla hacı, sadece bireysel bir özne olarak
ritüel icra eden değil; zaman ve mekânın sınırlarını aşarak ortak bir varoluş alanının
kurucu parçasına dönüşen bir aktör olarak görünür.

Hac deneyiminin en belirgin boyutlarından biri, bireylerin etnik, sınıfsal ve
kültürel farklılıklarını aşarak aynı yönelim ve ritim içerisinde birleşmeleridir.
Kâbe’nin etrafında icra edilen tavaf, mekânsal devinimin ötesinde, ortak bir bilinç ve
aidiyet alanının somut bir tezahürünü oluşturur. Bu ritüelde birey, kendi tekil
kimliğinin sınırlarını geçici olarak askıya alır ve kendisini daha geniş bir bütünlüğün
parçası olarak konumlandırır. Durkheim’ın kolektif bilinç anlayışı, burada ortaya
çıkan birlikteliğin yalnızca sembolik bir duygulanım değil, aynı zamanda toplumsal
bir gerçeklik ve süreklilik taşıdığını göstermektedir (Durkheim, 2018). Eva de Vitray
da bu noktada haccın, farklı etnik ve sınıfsal ayrımları geçici olarak askıya alıp bütün
Müslümanları “tek bir merkeze yönelen birleşik bir vücut” hâline getirdiğini
vurgular. Böylece bireysel tecrübe, evrensel ölçekte bir bütünlüğün parçası olarak
yeniden anlam kazanmaktadır:

“Tıpkı Mekke'nin, dünyanın dört bir yanında namaza duran müminlerin
yöneldiği odak noktası olması gibi. İşte hac: sınıf, ırk ayırımı olmaksızın Tek Allah'a
ibadet eden herkesi bir araya toplamak suretiyle her hacıya devasa bir topluluğun
bir parçasını oluşturduğu, bu birleşik vücudun hücrelerinden birini meydana
getirdiği, bütün kardeşleriyle birlikte zaman üstü ve tarih üstü bir buluşmaya geldiği
bilincine erdirir. Nitekim müslüman bir mutasavvıf olan Bayezid Bistami (vefatı
874), bu hususta şöyle der: ‘İlk haccımda, sadece mabedi gördüm. İkincisinde, hem

53



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
mabedi, hem de mabedin Rabbini gördüm. Üçüncü defada ise, sadece Rabbimi
gördüm... ” (Meyerovitch, 2003, s. 41).

Bu ifadede hac, gündelik yaşamın rutinlerini askıya alarak bireyi farklı bir
deneyim düzenine taşımaktadır. Normal koşullarda toplumsal hiyerarşiler, sınıfsal
ayrımlar ve kültürel farklar bireyler arasındaki sınırları belirlerken, Kâbe etrafında
kurulan “birleşik vücut” hâli bu sınırların geçici olarak çözülmesini sağlar. Birey,
tekil kimliğini askıya alarak ritüelin belirlediği ortak yönelim ve hareket düzenine
dâhil olmaktadır. Bu durum gündelik yaşamın süreğen alışkanlıklarının kırıldığı ve
yerine kolektif bir ritmin geçtiği bir geçiş anıdır.

Ayten Yadigâr’ın anlatısında zamanın akışı, gündelik hayatın ölçülebilir
sınırlarını aşarak kutsalın ritmine katılmaktadır. Modern yaşamın rutinleriyle
biçimlenen zaman anlayışı, hac mekânında ilahî bir akışın sürekliliğine
dönüşmektedir. Uyku ile uyanıklık arasındaki çizgi silikleşirken, birey ibadetin
kesintisiz döngüsü içinde farklı bir varoluş temposunu tecrübe etmektedir. Yadigâr
bu dönüşümü şu sözlerle dile getirir:

“Burada zaman mefhumu da farklı işliyor. Günlük telaşların yönlendirdiği
hayatlarımızı düşündüğümüzde, çoğumuzun bu saatlerde derin uykularda olduğumuz
bir gerçek. Oysa burada kolay kolay uyumak yok... Serin hava ve ışıl ışıl aydınlanmış
gecede otobüse atlayıp Kâbe'de buluyoruz kendimizi… Duygular çok yoğun...”
(Yadigâr, 2007, s. 21).

Yadigâr’ın gözleminde zaman, modern yaşamın doğrusal ve ölçülebilir
düzeninden koparak kutsalın döngüsel ritmine dâhil olmaktadır. Bu durum, “kolektif
zaman bilinci” kavramıyla örtüşmekte, bireysel zamansallık, cemaatin ibadet
temposuna uyumlanarak yeni bir toplumsal düzen üretmektedir (Durkheim, 2018).
Uykusuz geçirilen geceler, bedensel yorgunluğu aşan bir ruhsal farkındalık
üretmekte birey, kendi varlığının sınırlarını zorlayarak Tanrı’ya yönelmektedir.
Yadigâr’ın “duygular çok yoğun” ifadesi, bu yönelimin hem bedensel hem duygusal
bütünlüğünü yansıtmaktadır. Burada hacı, zamanın akışına değil, ibadetin ritmine
teslim olmaktadır. Bu anlatı, aynı zamanda modern bireyin gündelik telaş içinde
yitirdiği manevi derinliğin yeniden kazanımını da göstermektedir.

Hac tecrübesi, bireyi modern yaşamın konfor ve kontrol alışkanlıklarından
uzaklaştırarak sabır, dayanıklılık ve tevazu merkezli yeni bir davranış düzenine davet
etmektedir. Günlük rutinin öngörülebilir akışı yerini, belirsizlik ve meşakkatle
şekillenen kutsal bir öğrenme sürecine bırakmaktadır. Ahmet Turan Alkan bu

54



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
dönüşümü şu ifadeyle özetlemektedir:

“Hac, meşakkati ziyade bir ibadet ve galiba Hacc'ın en mühim rüknü
meşakkate katlanmak, sabretmek ve asla gönül incitmemek” (Alkan, 2010, s. 35).

Alkan’ın bu gözlemi haccın, bireyin bedensel sınırları ve duygusal
tepkileriyle yüzleştiği bir eğitim alanı olduğunu göstermektedir. Modern yaşamda
bastırılan sabır, tahammül ve özdenetim gibi değerler, burada yeniden etkin hale
gelmektedir. Habitus kavramı bağlamında düşünüldüğünde, bireyin davranış
örüntüleri bu ibadet deneyimi içinde yeniden biçimlenmekte, yürüyüş, bekleyiş,
sıcakta ibadet ve kalabalıkla temas gibi eylemler, fiziksel rutini manevi bir disiplene
dönüştürmektedir (Bourdieu, 2015).

Sabır, yalnızca pasif bir katlanma biçimi değil, ilahî bir terbiyenin kabulü
anlamına gelmektedir. Hac ibadetinin sabr yönünü, bireyin meşakkat aracılığıyla
benliğini terbiye etmekte ve nefsin sınırlarını aşmaktadır. Alkan’ın “gönül
incitmemek” vurgusu, bu sürecin yalnızca bireysel bir dayanıklılık olmadığını aynı
zamanda ahlaki bir olgunlaşma pratiği olduğunu ortaya koymaktadır. Haccın
meşakkatle yoğrulan deneyimi, modern insanın “rahatlık kültürü”nü kırarak, bireyi
yeniden topluluk içi dayanışma, paylaşım ve özveri duygularına yaklaştırmaktadır.
Nitekim hac, gündelik yaşamın konfor merkezli rutinini sarsan, bireyi hem bedensel
hem ruhsal anlamda dönüştüren bir manevî yeniden yapılanma sürecidir.

Muhammed Esed’in yolculuğa dair anlatısı, haccın bireyin gündelik
alışkanlıklarının ve zaman algısının dönüşümünü başlatan varoluşsal bir süreç
olduğunu göstermektedir. Metinde yolculuğun fiziksel uzunluğu, içsel bir bekleyişin
metaforuna dönüşmektedir:

“Buradan Mekke'ye daha on dört günlük yol var, hatta yolumuzun üstündeki
Hâil ve Medine şehirlerinde biraz vakit geçirme ihtimalimizi sayarsak yolumuz daha
da uzun.

Alışılmadık bir sabırsızlık, izah edemediğim bir yetişme hevesi çökmüştü
üstüme. Şimdiye kadar, çabucak menzilime varmak gibi bir dürtü hissetmeden,
keyfimce seyahat etmekten hoşlanıyordum; yolculukta geçen günlerim ve haftalarım
dolu doluydu ve menzil hep bir teferruat olarak durmaktaydı. Fakat şimdi,
Arabistan'daki senelerimden evvel hiç hissetmediğim bir duyguya kapıldım: yolun
sonuna ulaşma sabırsızlığı. Hangi son? Mekke'yi görmek mi?” (Esed, 2023, ss.
181-182).

55



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
Bu pasaj, Esed’in zamanla ve yolculuğun anlamıyla kurduğu ilişkinin nitelik

değiştirdiği ana işaret etmektedir. Esed’in “Alışılmadık bir sabırsızlık, izah
edemediğim bir yetişme hevesi…” ifadesi, sıradan seyyahlığın dingin
zamansızlığından kutsal merkeze yönelen geçişi açığa çıkarmaktadır. Daha önce
“menzile çabucak varma” isteği duymayan Esed, artık zamanı serbest bir deneyim
alanı olarak yaşamaktan vazgeçmiş, onu ilahi çağrıya cevap verme bilincinin ritmine
dahil etmiştir. Zaman, bu noktada ölçülüp tüketilen bir olgudan çıkarak manevî bir
yönelimin dinamiğine dönüşmektedir. Esed’in “Yolun sonu” ifadesi, fiziksel bir
hedefi değil, ruhsal bir tamamlanmayı simgelemektedir. Bedenin ritmi, sabrın eşiği,
uykunun düzeni ve yürüyüşün temposu bu içsel dönüşüme göre yeniden
biçimlenmekte ve gündelik alışkanlıklar, haccın ruhsal temposuna eklemlenerek
insanın zamana, bedene ve varoluşa dair bütün algısını yeniden kurmaktadır.

Bu bağlamda Mustafa Necati Ak’ın ihrama bürünme sahnesine dair
gözlemleri, Esed’in bireysel dönüşüm anlatısının kolektif boyutunu tamamlar
niteliktedir. Ak’ın betimlediği manzara, modern dünyanın rekabetçi, bireyci
atmosferinden sıyrılarak sükûnet, tevazu ve dayanışma temelli bir toplumsal
varoluşun yeniden inşasına işaret etmektedir:

“Artık o mahşeri andıran kıyafet her nefis üzerinde kemal, olgunluk ve ahlak-ı
hamîde tesirlerini göstermiş bulunuyor. Herkeste bir temkin, vakar, halim selim
sıfatlar tezahür etmektedir. İşte İslâm ahkamının hepsinde olduğu gibi haccın da
birçok hikmetleri bulunup birisi de bu kemal ve sükunettir. Allah'ım ne güzel bir hal.
Simalarda metanet, dilde nezaket, ahlakta melâhat. Yalan yok, yemin yok, çekişme
yok. Herkes bütün arkadaşlara karşı hürmetkar, şefkat-perver, mütevazi. Değil
arkadaş, bir sineğin kanadına dokunmayı bile istemez. Muhakkak ki şu anda hacılar
meleklerden daha üstün hal içinde bulunuyorlar” (Özalp, 2011).

Metinde geçen “mahşeri andıran kıyafet” ifadesi, bireylerin eşitlenmesini ve
dünyevi statülerin askıya alınmasını sembolize etmektedir. İhram bireyin bedensel
davranışlarını ve toplumsal reflekslerini dönüştürerek yeni bir kutsal habitus
oluşturmaktadır. Kıyafet, yalnızca bir giysi değil, etik ve duygusal bir yeniden
biçimlenme aracıdır. Yazarın “yalan yok, çekişme yok” sözleri, bu dönüşümün
ahlaki boyutuna işaret etmektedir. Burada birey, rekabet ve çıkar merkezli dünyevi
davranış biçimlerini terk ederek dayanışma, nezaket ve sükûnetin hâkim olduğu bir
topluluk bilinciyle bütünleşmektedir. Ayrıca, yazarın “meleklerden daha üstün hâl”
ifadesi, manevî dönüşümün nihai noktasına dair bir sezgi sunmaktadır. Buradaki
“üstünlük”, dünyevi ölçütlerle değil, içsel safiyet ve teslimiyetle tanımlanmaktadır.

56



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
Böylelikle Mustafa Necati Ak’ın anlatısı, haccın gündelik hayatı dönüştüren ahlaki-
ruhsal işlevini somutlaştırmakta; bireyin varoluşunu, tevazu ve dinginliğin sürekliliği
içinde yeniden kurduğu bir bilinç mekânına dönüştürmektedir.

5.3. Duygusal Coşkunun Artması

Hac ibadeti, bireysel ibadet pratiğinin ötesine geçerek yoğun bir duygusal
atmosferin üretildiği kolektif bir deneyim alanıdır. Bu deneyim, katılımcıların kutsal
mekânla kurdukları ilişkinin yanı sıra toplulukla birlikte yaşanan duygusal
yoğunlukla şekillenmektedir. Durkheim’ın ‘kolektif coşku’ kavramı, bu süreci
anlamlandırmada önemli bir çerçeve sunmaktadır. Zira bireysel hisler, kalabalığın
ortak ritimleri içinde güçlenerek sosyal bağları pekiştirmektedir (Durkheim, 2018).
Bu bağlamda hac, yalnızca ritüellerin icrası değil, aynı zamanda topluluğun duygusal
enerjisinin yoğunlaştığı bir birleşme noktasıdır. Leyla İpekçi’nin Şehrim Aşk adlı
hatıratı, bu dönüşümün bireysel ve kolektif boyutlarını güçlü betimlemelerle
yansıtmaktadır.

İpekçi’nin Kâbe ile temas sahnesi, bireysel duygu ile kolektif deneyimin aynı
anda tecrübe edildiği çarpıcı bir örnek olarak okunabilir:

“İkinci günüm. Kâbe'nin duvarına elimi sürdüm. Sonra diğer elimi. Derken
yüzümü. Kokusunu içime çekerken ağlamaya başladım. Herkeste başka bir koku
kalıyor Kâbe’den. Dokundukça örtüsüne ruhumla değmeye başladım. Bir baktım
herkes benim gibi. Her birimiz kendi dilimizde yakarıyor, dualar ediyoruz, kimse
kimseyi görmüyor, işitmiyor. Yanımdaki, onun yanındaki, arkamdaki, etrafımdaki
herkes tavaf esnasında kendi başına. Mahşer gibi” (İpekçi, 2014, s. 48).

İpekçi’nin Kâbe’nin örtüsüne dokunması ve kokusunu içine çekmesi,
bedensel temas aracılığıyla ruhsal bir yakınlaşmaya dönüşmekte; ağlama eylemi ise
bu kutsal mekânın duygusal yoğunluğunu bedende somutlaştırmaktadır. Bu sahne,
‘kolektif coşku’ kavramının somut bir yansıması olarak değerlendirilebilir. Zira
yazarın bireysel gözyaşları ve duaları, cemaatin ortak bir ruh hâline eklemlenerek
kutsallıkla bütünleşmektedir (Durkheim, 2018). Böylelikle bireysel vecd, topluluğun
paylaşılan manevî enerjisiyle birleşmekte; duygular artık yalnızca öznel bir tecrübe
olmaktan çıkarak, ortak bir ruh hâlinin sürekliliğini sağlayan toplumsal bir forma
dönüşmektedir. Bu bağlamda Kâbe, bireyin duygularını dönüştüren bir merkez
olmanın ötesinde, duygulanımın cemaat içinde dolaşıma girdiği bir ‘kutsal
yoğunlaşma mekânı’na dönüşmektedir.

57



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
İpekçi’nin Kâbe ile ilk karşılaşmasındaki tasviri, bireyin benlik algısındaki

kırılmayı açıkça ortaya koymaktadır:

“Kesinlikle basit, yalın bir küp duruyordu karşımda. Siyah ipek örtüsündeki
altın ve gümüş işlemeli ayetleriyle mütevazı bir yapı. Bakakaldım...Onun bu dünyaya
sığmayan bir boyutu var. Apaçık... Kimseye böyle bakmamıştım daha önce. Koşulsuz,
karşılık beklemeden, özlemle, coşkuyla, tedirgin, ürkekçe, utangaç, hevesli, azimli...
Halden hale geçiyorum... Bizden bir şey var onda. Alamıyorum gözlerimi. Baktıkça
bakıyorum…Bazen kedimiz Gümüş'ü sevecenlikle okşarken onun ne kadar güzel
olduğunu, onu Yaratan'ın ne güzel bir Yaratıcı olduğunu hisseder, ibadet niyetine
severim. Kâbe'yi gördüğümde de böyle old u. Allah'ım, her yerde, her şeyde Sen
varsın. Seni seyrediyoruz her şeyde. Neden bunu kesintisiz olarak fark edemiyoruz...
Kâbe'nin arşa uzanan boyutunu düşlüyorum. Yüksek semalardan inen nurun
taşlaşmış hali Hacerü'l-Esved bize şahitlik edecek. Onun orada, yerli yerinde, bize
kendini sunan varlığını hissetmeye çalışıyorum. Bütün bunlar saliseler içinde
oluyor... Bakmanın da bir ibadet olduğunu Kâbe'yi gördüğümde anlıyorum. Kâbe,
yeryüzünde bakılarak ibadet edilebilen tek yapı” (İpekçi, 2014, s. 33).

Burada İpekçi anlattıklarıyla bize, bakışın sıradan bir görme ediminden
ibadete dönüşmesi ve bireyin benlik algısında yaşadığı kırılmayı göstermektedir.
Schütz’ün gündelik hayatın olağan akışının askıya alınmasıyla bireyin yeni anlam
ufukları kurabileceğine dair yaklaşımı, yazarın yaşadığı bu deneyim ile bağlantılıdır
(Schütz, 2020). Ayrıca, birinci bölümde ele alınan yolculuğun dönüştürücü gücü
İpekçi’nin görsel deneyiminde yeniden karşılık bulmaktadır. Kâbe’yi seyretmek,
yalnızca kutsal bir mekânla karşılaşma değil, benliğin eşiğe taşındığı bir dönüşüm
sürecinin başlangıcıdır. İpekçi’nin daha sonraki kutsal yolculuğunda Kâbe’yi
gördüğü ana ilişkin anlatımı da bu dönüşümün tekrar eden, süreklilik kazanan bir
deneyim biçimine dönüştüğünü göstermektedir:

“Evet, bir kez daha evime dönüyorum. Kalbin Kâbe’sine yaklaştıkça evimizin
yolunu buluyorum. Kendi elimle dikip putlaştırdığım eve değil, O'nun adıyla
sevdiğim, kıymet verdiğim eve giriyorum...” (İpekçi, 2014, s. 197).

İpekçi’nin “kalbin Kâbe’sine dönüş” anlatısı, bireyin kutsal mekânla kurduğu
temasın duygusal yoğunluğun ötesinde, benliğin yönelimini yeniden yapılandıran
içsel bir süreç olduğunu göstermektedir. Pasajda Kâbe’ye yaklaşmak, yazar açısından
Tanrı’ya yönelmenin somut bir tezahürü hâline gelmekte; bu yönelim aracılığıyla
birey, iç dünyasının eksenini kutsal bir merkeze göre yeniden biçimlendirmektedir.

58



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
Charles Taylor’un “ahlaki yönelim” kavramı bu bağlamda düşünülebilir. Benlik,
kimliğini yalnızca kişisel deneyimlerinden değil, yöneldiği değer ufkundan, yani
“iyi” ve “doğru”ya dair ahlaki referans noktalarından türemektedir. Bu yönelim ise
bireyin varoluşsal istikametini belirleyen bir ahlaki pusula işlevi görmektedir
(Taylor, 2018). İpekçi’nin anlatısında “evine dönüş” imgesi, bu pusulanın yeniden
hizalanmasına işaret etmekte: birey, dünyevi aidiyetlerinden sıyrılarak kimliğini
Tanrı merkezli bir ahlaki ufukta yeniden kurmaktadır. Böylece kutsal yolculuk,
fiziksel hareketin ötesinde, benliğin ahlaki ekseninin yeniden düzenlenmesiyle
şekillenen bir manevî dönüşüm deneyimi olarak anlam kazanmaktadır.

İpekçi’nin hatıratında ritüeller boyunca gözyaşı, vecd ve huşu tekrar eden
motifler ve duygular olarak dikkat çekmektedir. Yazar, tavaf sırasında yaşadığı
duygusal yoğunluğu kitabında şu sözlerle anlatmaktadır:

“Sadece Kâbe'nin etrafındayken birbirimizle halka olduğumuz bir 'doğal’
biçim oluşturuyoruz böylece. Ancak toplulukla oluşan bir form: Ortamızda,
merkezimizde bir boşluk açılmış. Orada hiçbirimiz mevcut değiliz artık. Çünkü orası
Kâbe’nin mahalli. Sadece ona ait. Tek başına asla oluşturulamayacak bir biçim. Yüz
yüze bakan sayısız insanın varlığıyla şekillenen, sadece Kâbe'ye ait bir makam.
Vücuda gelmiş her şeyin bir mekânı, kapladığı bir alan, âlemlerde bir izdüşümü var,
evet. Bizim de...

Fark edilmek değil, fark etmek insan olmanın ön şartı. Kâbe'yi tavaf etmenin
tıpkı çekirdeğin etrafında dönen atomlar gibi, yörüngesinde dönen gezegenler gibi,
gökadalar gibi, varlığın birliğine doğru sonsuz bir yolculuk, bitimsiz bir kucaklaşma,
kesintisiz bir şuur hali olduğunu hissediyorum. İnsanlığın kendi hakikatiyle
buluşması; açık uçlu dairelerle çizilen sonsuzlukta devam edişi!” sözleriyle ifade
etmektedir” (İpekçi, 2014, ss. 42-43).

İpekçi’nin anlatısında tavaf sahnesi, bireysel bir ibadet eyleminden çıkarak
ortak bir manevî yaşantıya dönüşmektedir. Metinde geçen “ortamızda, merkezimizde
bir boşluk açılmış” ifadesi, hacıların kutsal merkezin etrafında aynı ritimle dönerek
aralarında görünmez bir birlik oluşturduklarını göstermektedir. Bu durum, Maurice
Merleau-Ponty’nin “bedensel bilinç” kavramı bağlamında değerlendirilebilir. Beden
yalnızca fiziksel bir varlık olarak değil, dünyanın anlamını kuran temel bir ilişki alanı
olarak tanımlanır. Bu bağlamda tavaf sırasında bedenlerin eşzamanlı hareketi,
bireylerin kendi sınırlarını aşarak ortak bir hissediş biçimi geliştirmesine imkân
vermektedir (Merleau-Ponty, 2017). Bu doğrultuda kutsal mekân, sadece görülen bir

59



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
yapı olmaktan çıkarak, bedensel katılım ve ritmik hareket aracılığıyla hissedilen,
paylaşılan bir deneyim alanına dönüşmektedir.

İpekçi’nin “çekirdeğin etrafında dönen atomlar” benzetmesi, bu ortak
hareketin anlamını evrensel bir düzleme taşımaktadır. Dairesel dönüş, hem kozmik
düzenin hem de insan topluluğunun Tanrı merkezli uyumunun bir yansıması hâline
gelmektedir. Durkheim’ın kutsalın toplumsal biçimlerde üretildiğine dair yaklaşımı
bu sahneyi aydınlatmakta: bireysel eylemler, ritüelin ortak yapısı içinde birleşerek
topluluğun kutsal bütünlüğünü yeniden üretmektedir (Durkheim, 2018). Bu
bağlamda İpekçi’nin anlatısında tavaf, bedensel uyum ve duygusal yoğunluğun
birleştiği, insanın hem kendisiyle hem de cemaatle bütünleştiği derin bir manevî
deneyim olarak şekillenmektedir.

İpekçi’nin “Fark edilmek değil, fark etmek insan olmanın ön şartı” ifadesi,
hac yolculuğunun özünü oluşturan bilinç dönüşümünü güçlü biçimde yansıtmaktadır.
Bu vurgu, bireyin bakış merkezli bir benlikten, tanıklık ve idrak temelli bir özne
konumuna geçişini anlatmaktadır. İpekçi bu ifadesinde modern öznenin görünür
olma arzusunu geride bırakarak, Tanrı’nın mutlak varlığını fark eden bir bilinç hâline
yöneldiğini ima etmektedir. Bu yönelim, Charles Taylor’un “tanınma siyaseti” ve
“ahlaki yönelim” kavramlarıyla ilişkilendirilebilir. Taylor’a göre modern birey,
kimliğini başkalarının onayında ararken kendi varlığının anlamını dışsal bakışa
teslim etmektedir. Ancak manevî deneyim, bu dışa bağımlı tanınma biçimini aşarak
öznenin kendi ahlaki ufkuna dönmesini sağlamaktadır. (Taylor, 2018). İpekçi’nin
ifadesinde, bu durum içsel dönüşümün en yalın hâlidir. Hac ritüeli, bireyin görülme
arzusunu askıya alarak “fark etme” eylemini merkeze taşımakta yani özne, artık
başkalarının bakışının nesnesi olmaktan çıkarak, ilahî hakikatin tanığı hâline
gelmektedir. Bu bağlamda “fark etmek”, yalnızca bir idrak değil, aynı zamanda
ahlaki bir yöneliştir. Birey, kendi varlığını kutsalın düzeni içinde yeniden
konumlandırırken, benliğin asli merkezinin Tanrı’nın bakışıyla şekillendiği bir
farkındalık düzeyine ulaşmaktadır.

İpekçi’nin gözlemlerinde, hacıların ortak dualar ve ritmik hareketler
aracılığıyla birbirlerinin duygularına bağlandıkları açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu
bağ, bireysel duygulanımın topluluk içinde dolaşıma girerek ortak bir hissediş
biçimine dönüşmesini sağlamaktadır. Nitekim yazar, bu durumu tavaf sırasında
yaşadığı deneyimi aktarırken şu sözlerle ifade etmektedir:

“Zaman mefhumunu yitirmişiz. Aynı anda dua ediyor, yalvarıyor,

60



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
yakarıyoruz ama birbirimizi hiç duymuyoruz... Açıldıkça açılıyoruz. Hiç
kullanmadığım kelimeler geliyor dilimin ucuna yakarırken. Herkes kendi dilinde
ağlıyor... Ama bir süre sonra her dil, her dua, her yakarış ortak bir dil olacak”
(İpekçi, 2014, s. 48).

İpekçi’nin bu anlatısı, hac ritüelinin yalnızca bireysel bir dua ya da içsel vecd
alanı olmadığını; duyguların eşzamanlı bir paylaşım içinde bedensel ve toplumsal
düzlemde dolaşıma girdiği bir atmosfer yarattığını göstermektedir. Hacıların “aynı
anda dua edip birbirlerini duymamaları” sahnesi, bireysel yönelimlerin bir noktada
ortak bir duygulanımsal yoğunluğa dönüştüğünü göstermektedir. Her bir hacının
kendi dilinde yakarırken oluşan bu sessiz uyum, duyguların öznel sınırları aşarak
kolektif bir duygusal alan oluşturarak açığa çıkmaktadır. Bu durum, Brian
Massumi’nin duygulanımın bedensel dolaşımı kavramıyla açıklanabilir. Duygular,
bilişsel temsillerden önce ve onlardan bağımsız olarak, bedenler arasında devinen,
bulaşan ve topluluklar içinde ortak bir enerji hâline gelen kuvvetlerdir (Özer, 2016,
ss. 41-42). Bu bağlamda İpekçi’nin tasvir ettiği ritmik hareket, ses ve gözyaşı
birlikteliği; duyguların bireysel deneyim sınırlarını aşarak toplumsal bir varoluş
biçimi kazandığı duygulanımsal bir alanın oluşumuna işaret etmektedir.

Ritüel süresince ortaya çıkan bu ortak yoğunluk, hacıların hem kendi içsel
yönelimleriyle hem de çevrelerindeki diğer hacılarla bedensel bir eşgüdüm ve
duygusal uyum geliştirmelerini mümkün kılar. İpekçi’nin anlatısında geçen “Her
dilin, her duanın sonunda ortak bir dile dönüşmesi” ifadesi, bu uyumun en görünür
hâlidir; zira bireysel yakarışlar, ritüelin ortak yapısı içinde bütünleşik bir duygusal
düzen meydana getirmektedir. Böylelikle hac deneyimi, Massumi’nin
kavramsallaştırdığı biçimiyle, duygulanımın yalnızca bireysel bir tepki değil,
bedenler arasında dolaşan ve toplumsal bir duygusal alan inşa eden dinamik bir süreç
olduğunu göstermektedir (Özer, 2016, ss. 41-42). Kâbe etrafındaki ritmik hareket,
hacıların farklı deneyimlerini aynı ritüel biçim içinde ortak bir duygulanımsal bilinç
düzlemine taşımakta böylece bireysel hisler, kolektif manevî atmosferin kurucu
unsurlarına dönüşmektedir.

İpekçi’nin yaşadığı manevi yoğunluk, zemzem suyuna ilişkin tasvirinde
bedensel arınma ile ruhsal dönüşümün iç içe geçtiği bir deneyim biçiminde görünür
hâle gelmektedir. Yazar, zemzem içerken hissettiği duygusal ve bedensel tepkileri şu
sözlerle aktarmaktadır:

“Gidip ayakta Zemzem içeceğiz, yine Kâbe'ye bakarak... İçim yanıyor.

61



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
Zemzem daha da harlıyor ateşimi. Serin bir ateş... Hiçbir şeyi görmüyorum. Kendimi
görmüyorum. Hiçbir şey yok... Şifalı bir su akıyor kana kana boğazımdan... Beni
temizliyor, yıkıyor... Yokluğumun üzerinden akıp gidiyor sonsuzluğa...” (İpekçi,
2014, s. 35).

Bu anlatıda zemzem, fiziksel bir içecek olmanın ötesinde, benliğin
çözülmesini ve yeniden inşasını mümkün kılan bir arınma aracına dönüşmektedir.
Suyun “yakıcı serinlik” ve “yokluğun üzerinden akış” imgeleri, bedensel duyumlar
aracılığıyla ruhsal bir yeniden doğuşun sembolüne dönüşmektedir. İpekçi’nin
deneyiminde arınma, dışsal bir temizlenmeden ziyade, benliğin sınırlarının
çözülmesi ve “yokluk” içinde yeniden biçimlenmesi anlamına gelmektedir. Bedensel
bilinç kavramıyla ilişkilendirdiğimizde beden burada yalnızca ritüelin nesnesi değil,
manevî tecrübenin taşıyıcısı ve anlamın üretildiği bir varlık alanı hâline gelmektedir
(Merleau-Ponty, 2017). Zemzem, bu bağlamda bir “duygulanımsal eşik” olarak işlev
görmektedir. Hacı, bedensel hissediş yoluyla kutsal olanla temas kurarak; içilen su,
fiziksel bir nesne olmaktan çıkıp, manevî bir akışın sembolüne dönüşmektedir.
İpekçi’nin “kendimi görmüyorum” ifadesi, zemzem ile teması sonucu benliğin
askıya alınması ve kutsalın içinde erime metaforuyla bütünleşmektedir. Dolayısıyla
zemzem, yalnızca bedeni temizlememekte, aynı zamanda benliği dönüştüren bir
duygulanımsal geçiş nesnesi hâline gelmektedir. Bu yönüyle İpekçi’nin anlatısı, hac
ritüelinin duygusal coşkusunu somut bir bedensel deneyim üzerinden yeniden
üretmekte ve kutsalla kurulan ilişkinin hem duyusal hem de ontolojik boyutlarını
görünür kılmaktadır.

İpekçi’nin anlatısında arınma teması, şeytan taşlama ritüelinde somutlaşarak
bedensel bir dışavuruma dönüşmektedir Yazar, Müzdelife’de taş toplarken yaşadığı
deneyimi şu ifadelerle aktarmaktadır:

“Biz ise taşların derdindeyiz. Taşları iyice belirleyip keselere yerleştiriyoruz.
Çok tuhaf. Sanki günahlarımızı keselerin içine hapsetmişiz. Onları yakalayıp
kelepçelemişiz. Dışımıza çıkarmış, kendimizden uzaklaştırmışız. Aramıza mesafe
koymuşuz artık. Avuçlamışız vicdanımızı rehin bırakan bütün suç ve kötülüklerimizi.
Elimize düşürmüşüz şeytanı” (İpekçi, 2014, s. 139).

Bu pasajda günah, soyut bir ahlaki yük olmaktan çıkarak taşlara aktarılmakta
ve böylece somut bir arınma aracına dönüşmektedir. İpekçi’nin taşları “günahlarını
hapsettiği” keselere benzetmesi, günahın dışsallaştırılarak bedenden ve benlikten
uzaklaştırma sürecini görünür kılmaktadır. Bu durum, Mary Douglas’ın “kir”

62



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
kavramı çerçevesinde açıklanabilir. Douglas’a göre kir, “yerinden çıkmış olan”dır;
dolayısıyla temizlik ve arınma ritüelleri, sınırların yeniden çizilmesi ve düzenin
yeniden kurulması anlamına gelmektedir (Dauglas, 2021). İpekçi’nin taş toplama
eylemi, günahın “yerinden edilmesi” ve benliğin yeniden düzenlenmesi süreci olarak
düşünülebilir.

Şeytan taşlama sahnesinde arınma, hem bedensel hem de duygusal bir
dönüşüm süreci olarak tezahür etmektedir. Günahın taşlara yüklenmesi, bireyin içsel
yükünü somut bir nesneye devrederek kendisini yeniden şekillendirmesine olanak
tanımaktadır. Böylelikle şeytan taşlama, yalnızca kötülüğe karşı sembolik bir
mücadele değil, aynı zamanda suçun yer değiştirmesi aracılığıyla gerçekleşen arınma
(catharsis) eylemidir. Şeytan taşlama eylemi, bireysel vicdanın arınma edimi hâline
gelirken; kolektif biçimde icra edilmesi bu pratiğe toplumsal bir arınma boyutu
kazandırmaktadır. Bu bağlamda İpekçi’nin anlatısında birey, şeytan taşlama ritüeli
aracılığıyla yalnızca kendi suçunu dışsallaştırmaz; aynı zamanda topluluğun ortak
etik bütünlüğünü yeniden inşa ettiği bir sahneye dönüşmektedir. Böylece günahın
taşlar aracılığıyla bedenden uzaklaştırılması, kutsal mekânın sınırlarını yeniden
tanımlayan, bedensel bir arınma pratiği olarak anlam kazanmaktadır.

Duyguların bireyleri birbirine bağlaması, manevi yoğunluğun zirve
noktasıdır; bu bağlamda haccın bireyi yalnızca Tanrı ile değil, tüm varlıkla bir araya
getirdiği görülmektedir. Duyguların yönlendirci doğası İpekçi’nin şu sözleriyle
açıkça gözlenmektedir:

“İmam akşam namazında Kıyamet suresini okuyor ve önce sesi titriyor,
derken neredeyse hıçkırarak ağlamaya başlıyor. İnanılmaz bir an. Saf tutan herkes
ağlıyor. Gözyaşlarımız secde ediyor. Yıldızla, melekle, bulutla bir oluyoruz. Tüm
kâinat ağlıyor. Sonsuzluğa saf tutmuşuz birlikte. Boş yok...” (İpekçi, 2014, ss.
106-107).

İpekçi’nin anlatısında imamın ağlamasıyla başlayan durum, bireysel
duygulanımın cemaat içinde çoğalarak evrensel bir manevî titreşime dönüştüğü bir
ânı ortaya koymaktadır. Pasajda geçen “gözyaşlarımız secde ediyor” ve “tüm kâinat
ağlıyor” ifadeleri, toplu bir duygusal yoğunluğu aşarak insanın yaratılmış tüm
varlıklarla ortak bir ibadet hâline katıldığı mistik bir birlik tecrübesini
göstermektedir. Bu anlatıda duygular, içsel bir tecrübeden çok daha fazlasını temsil
etmekte; kutsal olana yönelmiş varlıkların ortak dili hâline gelmektedir.

Anlatıda ortaya çıkan bu yoğunluk, “kolektif coşku” kavramının sınırlarını

63



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
aşan bir manevî paylaşım biçimi oluşturmaktadır. Toplumsal dayanışmanın ötesinde,
insanın evrenle kurduğu kozmik bir birlik bilinci belirginleşmektedir (Durkheim,
2018). İpekçi’nin “yıldızla, melekle, bulutla bir oluyoruz” ifadesi, insanın bütün
varlıkla aynı yönelimi —yani secdeyi— paylaştığına işaret etmektedir. Bu durum,
İbn Arabî’nin “vahdet-i vücûd” düşüncesinde vurgulanan, tüm varlığın ilahî kaynağa
yönelişiyle örtüşen anlayışını çağrıştırmakta ve bireysel benlik çözülerek, duygular
kâinatın müşterek zikrine karışmaktadır.

Aynı zamanda bu sahne, duygulanımı bedensel dolaşım olarak tanımlayan
yaklaşımla da örtüşen bir örnek sunmaktadır. İmamın sesiyle başlayan titreşim,
bedenler arasında hareket eden bir manevî akışa dönüşmektedir (Massumi,
2019). Gözyaşı, bu akışın somut görünümüdür; her bedende eşzamanlı olarak beliren
ve bireysel sınırları aşan bir kutsal enerjinin yansımasıdır. Böyle bir ibadet ânı,
duyguların bedensel aktarımı aracılığıyla hem kişisel arınmayı hem de kozmik birlik
hissini kuran duygulanımsal bir tecrübe alanı oluşturmaktadır. İpekçi’nin ifadesinde
ağlama eylemi, bir duygu taşkınlığının ötesinde, ilahî tecellinin bedende
yankılanması biçiminde anlam kazanmaktadır. Cemaatin gözyaşları, Tanrı’nın
rahmetine yönelmiş ortak bir şuurun sembolü hâline gelmektedir. İbadet, bu yönüyle
toplumsal, bedensel ve ruhsal düzlemleri bir arada taşıyan bir bütünleşme hâline
bürünerek; birey, Tanrı, topluluk ve evren arasındaki sınırlar geçici olarak
silinmekte, yerini müşterek bir manevî varoluş bilinci almaktadır.

Duygular yalnızca bireyin iç dünyasında değil, aynı zamanda kolektif ortamda
diğerlerine yönelerek güç kazanmaktadır. Malcom X’in yaşadığı deneyim, bu
coşkunun zirvesini temsil etmektedir:

“Kutsal Topraklarda, her renkten ve her ırktan insan arasında tesis edilmiş
samimi misafirperverliğin ve sarsılmaz kardeşlik ruhunun bir benzerine daha
rastlamadım. Bir haftadır, etrafımda her renkten insanın birbirlerine gösterdikleri
cana yakınlık karşısında hayrete düşüp duruyorum, adeta büyülenmiş haldeyim” (X,
2019, s. 261).

Malcolm X’in Mekke gözlemleri, duyguların bireysel sınırlarını aşarak
evrensel bir birlik bilincine dönüştüğü derin bir manevî dönüşüm sürecini
yansıtmaktadır. Onun “her renkten ve her ırktan insan arasında tesis edilmiş
kardeşlik ruhu” ifadesi, İslam’ın ümmet anlayışının sahici bir tecessümü olarak 

64



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
değerlendirilebilir. İslam’da kardeşlik, yalnızca kan veya soy bağını değil, inanç
temelinde şekillenen ve tüm insanlığı ortak bir tevhid bilinci etrafında birleştiren bir
aidiyet biçimini temsil etmektedir. Bu bağlamda Malcolm X’in tecrübesi, Kur’an’da
vurgulanan “müminler ancak kardeştir”1 ilkesinin duygusal ve toplumsal düzeyde
somutlaşmış hâlidir. Bu sahne, duyguların yalnızca bireysel bir yaşantı olmaktan
çıkarak topluluk içinde ve hatta varlık düzleminde dolaşıma giren ve paylaşılan bir
manevî enerjiye dönüştüğünü göstermektedir. Malcolm X’in Mekke’de yaşadığı bu
tecrübe, liminal geçiş sahnesi olarak değerlendirilebilir. Bu süreçte bireysel kimlik
askıya alınarak kişi, Tanrı’ya yönelerek evrensel bir kardeşlik bilincine adım
atmaktadır (Turner, 2020). Yolculuk, toplumsal statülerin çözülmesiyle birlikte
varoluşsal ayrımların da geçici olarak askıya alındığı bir arınma alanı yaratır.
Böylece hac, ruhun kendi sınırlarını aşarak insanlığın ortak manevî dairesine dâhil
olduğu bir dönüşüm süreci hâline gelmektedir.

Nitekim aynı kolektif coşkuyu yaşayan Ali Şeriati de tavaf sırasında yaşadığı
coşkuyu şu sözlerle anlatmaktadır:

“İşte Kâbe! Bir girdabın ortasında. Haykırıp gürleyerek Kâbe'yi tavaf eden
bir girdabın. Ortada sabit bir nokta… Onun dışında her şey çevresinde hareket
halinde, dâire çiziyor…Sonsuz sabitlik ve sonsuz hareket!.. Ortada bir güneş ve
çevresinde her biri bir yıldız, kendi yörüngesinde, daire çizerek güneşin etrafında
dönüyor” (Şeriati, 2023, s. 58).

Şeriati’nin tasvirinde tavaf, ibadet eyleminin ötesine geçerek bireyin benliğini
kolektif hareket içinde erittiği çok katmanlı bir dönüşüm alanı olarak
biçimlenmektedir. Yazarın “Ortada sabit bir nokta” olarak tanımladığı Kâbe, ritüelin
merkezinde yer alan ilahî hakikati temsil etmekte ve çevresinde dönen hacılar ise
insanlığın bu merkez etrafında kurduğu varoluşsal birliği göstermektedir. Bu anlatı,
“kolektif bilinç” kavramı çerçevesinde değerlendirildiğinde, bireylerin aynı anda
aynı yöne yönelmesiyle ortak bir manevî enerji alanının oluştuğunu ortaya
koymaktadır (Durkheim, 2018). Bu enerji, bireysel duyguların sınırlarını aşarak
toplumsal düzeyde hissedilen bir kutsallık bilincine dönüşmektedir.

Öte yandan, Şeriati’nin “sonsuz sabitlik ve sonsuz hareket” ifadesi, İslam
düşüncesinde yer alan tevhid anlayışını çağrıştırır. Bütün varlıklar, bir merkez 

1 Hucurât, 49/10

65



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
etrafında dönerek hem hareket hâlinde kalmakta hem de o merkeze yönelerek anlam

kazanmaktadır. Tavafın dairesel formu, bu kozmik düzenin yeryüzündeki
izdüşümüdür; birey, kendi ekseninden çıkarak ilahî merkeze dâhil olmaktadır.
Böylece hareket, hem toplumsal hem ontolojik düzeyde bir birleşme ritmi
kazanmaktadır. Şeriati’nin anlatısında bedensel hareket, ruhsal farkındalığın
taşıyıcısı hâline gelmektedir. Hacı, kalabalığın akışıyla birlikte bireysel sınırlarını
kaybederken, Tanrısal merkezde yeni bir kimlik kazanmaktadır. Bu durum, tasavvufî
gelenekte “fenâ” kavramıyla —benliğin çözülüp ilahî varlıkta erimesiyle—
ilişkilendirilebilir. Şeriati’nin sahnesi, bir yandan sosyolojik düzlemde kolektif bir
dayanışmayı, diğer yandan tasavvufî düzlemde Tanrı merkezli bir varoluşsal
bütünleşmeyi temsil etmektedir. Tavaf, bu bağlamda yalnızca bedensel bir ritüel
değil; insanın hem cemaatle hem de ilahî hakikatle kurduğu bağı en yoğun biçimde
deneyimlediği bir “manevî merkezileşme” eylemi olarak anlam kazanmaktadır.

Şeriati, toplulukla birlikte hareket ederken bireysel benliğinin sınırlarını
aşarak kolektif bir ruhun parçası hâline gelmektedir. Bu deneyim, hiyerarşilerin
çözüldüğü, eşitliğin ve derin bir duygusal bağın ortaya çıktığı bir hâli temsil
etmektedir. Şeriati, bu manevî çekimi ve duygusal yoğunluğu şu sözlerle dile
getirmektedir:

“Şimdi artık yaratılış düzeninin bir parçası oldun. Bu sistemin yōrüngesine
oturdun. Dünya güneşinin çekim alanına girdin. Soldan sağa dönen bir yıldız gibi
tavaf yapıyorsun. Allah'ın çevresinde tavaf yapıyorsun. Dönüyor, dönüyor ve nihayet
bir hiç olduğunu hissetmeye başlıyorsun. Artık kendini hatırlamıyorsun. Var olan,
yalnızca aşktır: Aşkın cazibesi. Sen ise bir meczûb!” (Şeriati, 2023, s. 63).

Şeriati’nin tasvir ettiği sahne, ritüel sırasında duyguların yalnızca toplumsal
bir dayanışmayı değil, aynı zamanda varoluşsal bir çözülmeyi de mümkün kıldığını
göstermektedir. Hacı, tavafın ritmik döngüsü içerisinde hiyerarşilerin ortadan
kalktığı, farklılıkların eridiği bir eşitlik alanına dâhil olmaktadır. Şeriati’nin “yaratılış
düzeninin bir parçası olmak” ifadesi, insanın evrendeki konumunu yeniden
tanımladığı bütüncül bir varlık bilincine işaret etmektedir. Bu noktada birey, kendi
benliğinin sınırlarını aşarak aşkın bir varlık düzenine katılmakta ve Şeriati’nin “bir
hiç olduğunu hissetmek” sözleri, hacının kendi merkezinden sıyrılarak ilahî varlıkla
özdeşleştiği bir bilinç hâlini ifade etmektedir. Bu anlatı, hem sosyolojik hem de
tasavvufî düzlemde çok katmanlı bir dönüşüm sürecine işaret etmektedir. Sosyolojik
açıdan, Şeriati’nin deneyiminde gözlemlenen hiyerarşilerin askıya alınması,
“communitas” kavramını çağrıştırmakta; tavaf ritüeli, toplumsal farklılıkların geçici

66



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
olarak çözüldüğü bir eşitlik alanı yaratmaktadır (Turner, 2020). Öte yandan
Şeriati’nin “aşkın cazibesi”ne yaptığı vurgu, tasavvuf geleneğinde “cezbe” olarak
adlandırılan, insanın ilahî çekim alanına girerek iradesini Tanrı’nın iradesinde erittiği
vecd hâlini yansıtmaktadır. Bu bağlamda tavafın ritmik devinimi, bedensel bir eylem
olmanın ötesine geçip ruhun Tanrı merkezli bir yönelime girmesini sağlayan manevî
bir dönüşüm sürecine karşılık gelmektedir.

Şeriati’nin “artık kendini hatırlamıyorsun” ifadesi, tasavvuf literatüründeki
“fenâ” kavramıyla —benliğin yokluğa açılarak ilahî varlıkta erimesiyle—
örtüşmektedir. Ancak bu yokluk, bir yitim anlamı taşımamakta; aksine, varoluşun
daha derin bir biçimde yeniden inşasına işaret etmektedir. Birey, cemaatin akışı
içinde hem toplulukla hem de Tanrı’yla aynı ritme dâhil olarak benliğini
dönüştürmektedir. Böylece Şeriati’nin tasvir ettiği sahne, duygusal coşkunun bireysel
bir vecd hâlini aşarak, hem toplumsal eşitliği hem de Tanrı merkezli bir varoluşsal
bütünlüğü mümkün kılan çok katmanlı bir manevî tecrübeyi görünür kılmaktadır.

Birinci bölümde tartışılan yolculuğun dönüştürücü boyutu, Özelsel’in
hatıratında somut bir biçimde görünür hale gelmektedir. Yol, bireyi hem gündelik
olandan koparmakta hem de kutsalın alanına hazırlamaktadır. İkinci bölümde
tartışıldığı üzere ritüeller, yalnızca tekrar eden pratikler değil, aynı zamanda kolektif
hafızanın ve mekânın inşa edildiği sahnelerdir. Özelsel’in Hacerü’l-Esved ile
karşılaşma anı bu iki boyutun kesişimini temsil etmektedir. Bireysel duyguların
taşarak kolektif hafıza ile bütünleştiği eşiksel deneyimini Özelsel, şu sözlerle tasvir
etmektedir:

“Dahası kendimi namaza veremediğimi, önüme konsantre olamadığımı fark
ediyorum. Hacer'ül-Esved tam karşımda, sadece birkaç metre uzağımda duruyor.
Dünya yıkılsa gözümü ondan alamayacak gibiyim…Vücudum yapılması gereken
hareketlere odaklanmış, dilim okunacak ayetleri söylerken, bütün varlığımla
Hacer'ül-Esved'e yöneliyorum. Onun o kımıl kımıl yanan, capcanlı varlığına... Bir
taş gibi durmuyor, siyah gibi de değil aslında. Bu göktaşı, taştan çok, koyu renk bir
cam gibi titreştiriyor ışığını, Kâbe duvarının granit taşlarıyla karşılaştırıldığında,
cansızdan çok canlı gibi” (Özelsel, 2016, s. 133).

Özelsel’in anlatısında Hacerü’l-Esved, ritüelin bağlamı içinde canlı, duyguları
harekete geçiren bir varlık haline gelmektedir. Kutsallık burada yalnızca sembolik bir
atıf düzeyinde, bedensel duyular aracılığıyla doğrudan tecrübe edilmektedir.
Ahmed’in vurguladığı gibi, duygular nesnelere sadece temas etmemekte; onları belli

67



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
bir doğrultuda “harekete geçirir” ve öznelliğin yönünü tayin etmektedir (Ahmed,
2025). Bu bağlamda Özelsel’in Hacerü’l-Esved karşısındaki yoğunlaşması, taşın
fiziksel varlığından çok, onun taşıdığı aşkın çağrışımlara yönelmiş bir duygusal
odaklanma olarak düşünülebilir. Merleau-Ponty’nin Algının Fenomenolojisi’nde
belirttiği üzere, algı salt zihinsel bir temsil değil, beden aracılığıyla kurulan ve
yaşayan bir deneyim alanıdır (Merleau-Ponty, 2017). Özelsel’in Hacerü’l-Esved
karşısında yaşadığı “canlılık” hissi, bu bedensel algının kutsal mekânda kazandığı
yoğunluğu göstermektedir. Burada nesne, duygusal ve bedensel yönelim sayesinde
kozmik bir varlık haline gelmektedir.

Duygusal coşkunun kolektif boyutu, Özelsel’in yüz binlerce kişinin aynı anda
‘amin’ deyişini betimlediği sahnede en yoğun biçimde açığa çıkmaktadır:

“Akşam namazında, Fatiha suresini okumayı bitirirken, insanın içine işleyen
eşsiz bir tını çalınıyor kulaklarıma. Bir arı kovanından çıkan sese benziyor, gittikçe
kabarıyor, âdeta dev bir dalga gibi yükseliyor, zamanın durduğu bir an gibi havada
asılı kalıp sönüyor. İlk duyduğumda ne olduğunu anlayamamıştım, tanımam bir
dakika sürdü. Yaklaşık bir milyon insanın hep bir ağızdan "amin" deyişiydi bu, Tarifi
imkânsız bir tını. Artık yeri geldiğinde bu sesi duymak için dikkat kesiliyorum;
hücrelerime kadar işliyor, titreşimini bütün benliğimde algılıyorum. Bu ses ve yüz
binlerce vücudun aynı ritimle eğilmesini görmek, gözyaşlarıma güçlükle hâkim
olmama neden oluyor” (Özelsel, 2016, s. 42).

Bu sahne, ‘kolektif coşku’ kavramının somut bir tezahürü olarak okunabilir.
Özelsel’in bireysel gözyaşları, cemaatin senkronize yakarışlarıyla birleşerek bireysel
sınırları aşan ve topluluğu kuşatan müşterek bir enerjiye dönüşmektedir. Böylece
kolektif coşku, yalnızca bireyin Tanrı ile kurduğu ilişkide değil, aynı zamanda
cemaatin birbirine yönelen ve birbirini çoğaltan duygularında kök salmaktadır
(Durkheim, 2018).

Özelsel’in tavaf sahnesinde betimlediği “tek vücut” deneyimi de bu kolektif
duygusal yoğunluğun bedensel ifadesidir:

“Bir şekilde tekrar dışarı çıkıyoruz, kuvvetle akan insan ırmağının arasına
karışıyoruz, inanılmaz büyüklükteki, kapsayıcı bir organizmanın, küçük hücrelerine
benziyoruz. Hepimiz TEK bir vücut, hedefe yönelmiş tek bir varlık olarak daire
şeklinde dönüyor, dönüyoruz. Bu ırmakta, kendisiyle uyum içerisinde bir vücut
oluyoruz, sonra yine bu ahengin dışında kalıyoruz” (Özelsel, 2016, s. 56)

68



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
Özelsel’in deneyiminde bireysel benlik, ritüelin ritmik akışı içinde çözülerek

cemaatin bütünsel hareketiyle birleşir. Böylece duygusal coşku içsel bir deneyim
olmaktan çıkarak bedensel bir pratiğe dönüşmektedir. Bu sahne aynı
zamanda “communitas” kavramıyla doğrudan ilişki göstermektedir. Toplumsal
farklılıklar ve hiyerarşiler askıya alınmakta, bireyler tek bir ritmik bedenin parçaları
olarak kutsalın etrafında birleşmektedir (Turner, 2020). Dolayısıyla hac, kişinin
bireysel kimliğin çözülerek kolektif bir coşkuya katıldığı, duyguların bulaşıcı bir
şekilde yayıldığı toplumsal bir yoğunlaşma alanıdır.

Hac hatıratlarında yoğun duyguların en keskin biçimde ortaya çıktığı
mekânlardan biri Ravza’dır. Burada birey yalnızca kutsal bir yapının karşısında
bulunmaz aynı zamanda Hz. Peygamber’in varlığıyla doğrudan temas hâlinde olma
hissi yaşamaktadır. Birey hem mekânın hem de duygunun dönüştürücü baskısı
altında benliğini yeniden kurmaktadır. Bu yoğunlukta hayal ve hakikat, görünür ve
görünmeyen iç içe geçer ve bireyin bedensel varlığını aşarak bütünüyle duyguların
akışına teslim olur. Necip Fazıl Kısakürek’in Ravza-i Mutahhara karşısındaki
gözlemleri, bu yoğunluğun bireysel düzeyde nasıl tezahür ettiğini açık biçimde
ortaya koymaktadır. Onun satırları, kutsalın birey üzerindeki duygusal ve varoluşsal
etkisini kayıt altına alan bir şahitliktir. Nitekim Kısakürek, bu sahneyi şu sözlerle dile
getirmektedir:

“Ezadan kurtulmak için kendimi hayalî bir (narkos-his iptali) tesirine
bıraktım ve yürümeye çalıştım. O âna dek ziyaret ettiğim ulvî yerlerin verdiği
mücerret heybet ve haşyet, burada, bu Arş ve Kürsiden üstün yerde, müşahhas ve
büsbütün yakıcı ve eritici bir duyguya inkılâp etmişti. Burada, bu Arş ve Kürsiden
faziletli yerde, toprak altında, yüzü Kâbe istikametinde, hayy (diri) olarak her şeyi ve
beni seyrettiğini bildiğim Allah’ın Sevgilisi ve benim aşk sermayemin topyekûn
sahibi yatıyordu. Bana öyle geldi ki, o kalabalık içinde bomboş bir düzlükteyim... Ne
eşya, ne insan... O, yere uzanmış, sağ elini sağ yanağına dayamış, beyaz aydınlığa
"sön!" emrini veren siyah aydınlık gözleri ve bir hayal edilemez güzelliğiyle bana
bakıyor.

Çıldıracak gibi oldum; fakat kimse, gözlerimden boşanan soğuk yaşlardan
başka bir şey göremedi” (Kısakürek, 2023, s. 88).

Necip Fazıl’ın Ravza deneyimi, bireysel duygunun zirveye ulaştığı bir
sahnedir. Kalabalığın içinde kendisini “bomboş bir düzlükte” hissetmesi, bireysel
tecrübenin toplumsal bağlamdan sıyrılarak salt duygunun hâkimiyetine geçtiğini

69



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
göstermektedir. Kutsalın topluluk içinde ürettiği yoğunluk burada bireyin tekilliğinde
kristalleşerek cemaatin oluşturduğu kolektif bilinç ile bireysel bir “yakıcı ve eritici”
duyguya dönüşmektedir. Durkheim’ın ortaya koyduğu kolektif coşku anlayışıyla
birlikte düşünüldüğünde, topluluk içinde üretilen kutsal yoğunluk bireysel tecrübede
“yakıcı ve eritici” bir duygusallığa dönüşmektedir (Durkheim, 2018). Necip Fazıl’ın
kullandığı betimlemeler -“hayy olarak seyrettiğini bilmek”, “hayal edilemez
güzellik”- duygunun maddi gerçekliği aşarak metafizik bir boyuta taşındığını ortaya
koymaktadır. Bu deneyim, duygusal yoğunluğun bireysel bir vecd haliyle birlikte
aynı zamanda varoluşu bütünüyle dönüştüren bir anlama bürünmesidir.

Hac tecrübelerinin aktarımında öne çıkan hususlardan biri, bireyin ritüel
sırasında yaşadığı olağanüstü duygusal anların, sıradan bilinç durumlarını kesintiye
uğratmasıdır. Bu tür deneyimler, ibadetin formel icrasını aşarak katılımcıyı
beden–zihin bütünlüğünün sınırlarının ötesine taşıyarak olağan bilinç hâllerini
dönüştüren bir yoğunluk yaratmaktadır. Rashid Begg’in hatıratında yer alan ‘ruhun
bedenden ayrılması’ ve ‘büyü ile sarhoş olma’ tasvirleri, bu eşiği aşan deneyimlerin
somut örneklerini oluşturmaktadır:

“…İmamın namaz ritüelini başlatmasını sabırla bekledik. Sanki onu
görebilecekmişim gibi önümde Allah’a odaklandım. Onun beni görebileceğini kabul
ettim. İmam işaretini verdikten sonra ellerimi kaldırdım… Aniden ruhum
bedenimden ayrıldı.

Aniden siyah bir rüzgâr süpersonik hızla geçti gitti. Bu rüzgâr bana
dokunmuştu. Böyle bir sükûnet daha önce hiç hissetmemiştim. Gözlerimi açtığımı
tekrar Medine’de Şeyh Sudai’nin güzel sesini dinleyen kardeşlerimle beraber aynı
safta duruyordum. Sanki bir saniyeden daha fazla ayrılmamış gibiydim. Deneyimim
gerçekti. Buna inandım.

Yeniden sıfır noktasındaydım. Yeniden görkemli mabedde idim. Ne kadar çok
çalıştıysam da bu sihri tekrar yapamadım. Başıma gelen özel bir şey vardı. Buna
ikna oldum. Başkasını ikna etmek zorunda değildim. Delili kendi bedenimdeydi.
Hava sayesinde bu özel yolculuktan önce on kat daha güçlü hissediyordum. Aynı
anda on erkekle fiziksel olarak dövüşebilirdim. Zihnim daha güçlüydü.

Kendimden geçmiş bir halde camiden çıktım. Büyü ile sarhoş olmuştum”
(Begg, 2020, ss. 16-17).

Begg’in anlatımı, ibadet pratiği sırasında yaşanan duygusal yoğunluğun

70



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
sıradan bir dini tecrübenin ötesine geçerek bedensel ve zihinsel sınırları aşan bir
nitelik kazandığını göstermektedir. “Ruhun bedenden ayrılması” ifadesi, bireyin
deneyiminde olağan bilincin askıya alındığı, sıradışı bir içsel hâlin ortaya çıktığını
işaret etmektedir. Bu durum yalnızca bireysel bir duygu taşkınlığı değil, aynı
zamanda kutsal mekânın ve kolektif ritmin ürettiği atmosferin kişi üzerindeki
dönüştürücü etkisi olarak düşünülebilir. Begg’in “Büyüyle sarhoş olma” tasviri ise
dini tecrübenin akıl ve irade sınırlarını aşan boyutunu görünür kılarak, hac ibadetinin
rasyonel açıklamaların ötesinde, bedensel duyumlar ve yoğun duygular üzerinden
kurulan bir anlam katmanına sahip olduğunu ortaya koymaktadır. Begg’in
deneyimini ‘özel’ ve ‘kanıtı bedende saklı’ olarak tanımlaması, bu tür duygusal
yoğunlukların bireyin kişisel inanç ve aidiyetini pekiştirmede belirleyici bir işlev
gördüğünü göstermektedir.

Hac hatıratlarında duygusal yoğunluk çoğu kez Kâbe’nin etrafında tecrübe
edilen sahnelerde doruğa ulaşmaktadır. Özellikle hacıların Kâbe’yi ilk görüş anları,
bireyin hem coşku hem de hayranlık duygularının bir arada yaşandığı eşik
deneyimleri olarak aktarılır. Bu noktada anlatılar, hacının kutsal mekânla temasının
yalnızca görsel bir karşılaşma olmadığını, derin bir aşinalık, sevgi ve pişmanlık
duygusunu aynı anda harekete geçirdiğini ortaya koymaktadır. Senai Demirci’nin
hatıratındaki şu satırlar bu yoğunluğu güçlü biçimde örneklemektedir:

“Hayret; şaşırmıyorum, şaşıramıyorum. Eteğine tutunmuş, cezbe içinde
dönüp duran sevgililerin enis nefeslerini hissediyor gibiyim. Bunca insanın sevgilisi,
vesile-i muhabbeti olması, Kabe'yi anlatılmaz derinlikte âşinâ kılıyor insana. Yüzü
öylesine tanıdık, öylesine enis ve sıcak ki, başka her türlü muhabbeti unutuveriyor
insan.

Aşinâlık duygusu, tuhaf bir şekilde, derin bir geç kalmışlık duygusu da
uyandırıyor. Zira bu kadar yakın, sıcak ve tanıdık bir sevgiliye, yıllar yılı bigâne
kalmanın, sıcaklığını şimdiye kadar hissetmemenin verdiği eziklik sarıveriyor insanı.

…Hele benden önce gelmişlerin bunca çokluğu, bunca velvelesi yalnızlığımı,
gecikmişliğimi, yolda kalmışlığımı derinleştirdikçe derinleştiriyor” (Demirci, 2003,
ss. 65-66)

Demirci’nin tasvirinde duygusal coşkunun iki katmanlı bir seyir izlediği
görülmektedir. Demirci'nin ilk olarak Kâbe’yi “tanıdık” ve “enis” bir sevgili olarak
betimlemesi, bireyin kutsal mekân karşısında derin bir aşinalık ve huzur duygusu
yaşadığını göstermektedir. Bu aşinalık, sevgi ve yakınlık duygularını güçlendirerek

71



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
hacının tüm diğer bağlarını unutturan bir vecd hâli yaratmaktadır. Diğer yandan, aynı
aşinalık hacıda “geç kalmışlık” ve “pişmanlık” hislerini de tetiklemekte ve Kâbe’ye
bu kadar yakınken ondan uzun süre uzak kalmış olmanın yarattığı pişmanlık,
coşkunun yoğunluğunu artıran ikinci bir boyut olarak ortaya çıkmaktadır. Kâbe,
hacının sevgisini, pişmanlığını ve yalnızlığını üzerinde toplayan, onları düzenleyen
bir merkez işlevi üstlenmektedir. Demirci’nin anlatısı, duygusal coşkunun yalnızca
bir taşma değil, bireyin benliğinin hem bireysel pişmanlık hem de kolektif aidiyet
duygusunu aynı anda harekete geçiren bir deneyim olduğunu ortaya koymaktadır.

Hac ve umre anlatılarında duygusal yoğunluk genellikle kutsal mekânla temas
anlarında belirginleşmektedir. Bu yoğunluk, bireyin iç dünyasıyla sınırlı kalmaz,
başkalarıyla paylaşım yoluyla hem kalıcılaşır hem de daha geniş bir anlam boyutu
kazanır. Bu çerçevede Garip Sağlık’ın umre günlüğünde aktardığı satırlar, kutsal
mekânda yaşanan coşkunun bireysel bir vecd olmanın ötesine geçerek toplumsal
paylaşımla derinleştiğini ve kolektif hafızada kalıcı bir karşılık bulduğunu ortaya
koymaktadır:

“Mekke'de bir hafta kalmaya doyamamıştım bazen kendimi bir hayal
âleminde olduğumu zannediyordum. Gerçekten kişinin yanında onun anılarını,
sevincini ve üzüntüsünü paylaşacak olan bir yakın olmadan yolculuğa çıkmamalıdır.
"Hayat zaten bir yolculuk değil mi?" diye düşünmeden de edemiyorum. Yanında
sevdiklerin yok ise dünyanın zenginliği, güzelliği, tadı her şey bir anda
önemsizleşiyor, anlamını yitiriyordu” (Sağlık, 2023, s. 130).

Garip Sağlık, kutsal mekânda yaşadığı duygusal yoğunluğu ‘yakınıyla
paylaşma’ ihtiyacı üzerinden ifade etmektedir. Bireyin duygularını paylaşma isteği
yalnızca duygusal bir destek almak istediğinden değil, aynı zamanda kişinin
deneyimini kalıcı kılmak istemesindendir. Bu bağlamda duygusal coşku, tek başına
bireysel bir vecd olarak geçici kalma ihtimalini taşırken, başkalarıyla paylaşıldığında
toplumsal hafızayla bütünleşerek süreklilik kazanmaktadır. Hatıratın yazılış amacı da
bu noktada açıklık kazanmaktadır. Bireyin doğrudan aktaramadığı duygular,
hatıratlar aracılığıyla kolektif belleğe aktarılmaktadır. Böylelikle hac anlatılarında
bulunan duygusal coşkular, toplumsal bağlar üzerinden kalıcı hale gelerek ortak bir
hafıza inşasına katkıda bulunmaktadır.

Hac ve umre hatıratlarında Medine’ye yolculuğu, yeni bir şehre varışın
ötesinde Hz. Peygamber’in hatırasıyla buluşmayı temsil eden sembolik bir adım
olarak aktarılmaktadır. Bu yol, katılımcıların duygusal coşkusunu yoğunlaştıran bir

72



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
eşiğe dönüşmekte ve bireyin kendini hem mekân hem de hatıra üzerinden yeniden
tanımlamasına imkân vermektedir. Garip Sağlık’ın umre günlüğünde aktardığı
satırlar, bu yoğunluğun yolculuk sırasında nasıl katmanlaştığını örneklemektedir:

“Medine yolundayız. Allah Rasûlu'nu (s.a.v.) ziyarete gidiyoruz. Aynı
ilahilerde söylendiği gibi oraya ulaşmanın merakı, sevinci, heyecanı hepsi karışık
birçok duyguyu aynı anda yaşıyorsunuz. Şuurlu biri olsaydım daha neler
hissederdim bilemiyorum” (Sağlık, 2023, s. 132).

Sağlık’ın ifadesi, kutsal yolculuğun duygusal boyutunun yalnızca sevinç ve
heyecan yoğunluğuyla sınırlı kalmadığını, aynı zamanda bireyin kendi şuuruna dair
bir sorgulamayı da içerdiğini göstermektedir. Sağlık’ın “Şuurlu biri olsaydım”
ifadesi, yazarın kendi deneyimini yetersiz bulduğunu ve kutsal olana yönelirken bir
eksiklik hissi taşıdığını ortaya koymaktadır. Bu durum, liminalite kavramı
çerçevesinde değerlendirildiğinde, hacının gündelik kimliğinden sıyrılarak geçici bir
kimlik aşamasına girdiğini düşündürmektedir. Bu aşamada birey, henüz “şuurlu
hacı”ya dönüşmemiştir; fakat içsel bir dönüşüm sürecinin tam ortasında yer
almaktadır. Dolayısıyla Sağlık’ın anlatısı, duygusal coşkunun yalnızca yoğun bir
duygu ifadesiyle sınırlı kalmadığını, aynı zamanda bireyin kendi benliğiyle
hesaplaşmasını da içeren çok katmanlı bir manevi deneyimi görünür kılmaktadır.

Hac atmosferinde duygular, gündelik hayatın ölçülü sınırlarını aşarak
içtenliğin, masumiyetin ve teslimiyetin diliyle yeniden biçimlenmektedir. Birey
hacda duygularının kaynağına dönen bir varlığa dönüşmektedir. Ahmet Turan
Alkan’ın anlatısında bu dönüşüm, hacıların yüzlerinde beliren dingin sevinç ve saf
bir coşku hâliyle görünürlük kazanmaktadır:

“Gün battıktan sonra hacı kafileleri, artık hacı sıfatını taşımaya hak
kazanmanın gururu ve neşesiyle arabalarına binerek Müzdelife'ye doğru hareket
ettiler. Otobüslerine binmek üzere sıraya giren hacıları seyretmek ne kadar güzeldi.
Hacıanneler, hacıbabalar, bir çocuk kadar masum ve itaatkâr bir haletle araçlarının
gelmesini bekliyorlardı. Evet, tabir yanlış değil; çocuk gibiydiler, çocuksuluğun
bütün güzellikleri üzerlerindeydi” (Alkan, 2010, ss. 51-52).

Alkan’ın “çocuk gibiydiler” ifadesi, bilincin bedensel ve duygusal düzeydeki
yeniden kuruluşuna işaret etmektedir. Alkan’ın anlatısı, kutsalın yalnızca düşünsel
değil, bedensel bir fenomen olarak algılandığını göstermektedir. Hacılarda ortaya
çıkan masumiyet ve teslimiyet duygusu, bir bilgi veya düşünceden ziyade bedenin
ortak bir ritimle uyumlanmasından doğmaktadır. Bu nedenle “çocuksuluk”, duygusal

73



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
bir metafor olmanın ötesinde, benliğin dünyevî gerginliklerden arınarak ilahî uyuma
eriştiği bir bilinç hâlini temsil etmektedir. Alkan’ın tasviri, duygusal coşkunun
yalnızca bir taşma ya da yoğunluk hâli olmadığını; bireyin beden, duygu ve bilinç
bütünlüğü içinde kutsalla yeniden kurduğu ilişkiyi ifade ettiğini göstermektedir. Bu
deneyim, modern insanın parçalanmış benliğini geçici olarak bütünleştiren bir
varoluşsal sadeleşme anıdır, tıpkı bir çocuğun dünyayı ilk kez hayretle karşılaması
gibi.

Arif Dülger’in anlatısında Kâbe’ye yeniden kavuşma anı, bireyin zaman ve
mekân algısını aşan bir manevî yakınlık hissi yaratmaktadır. Dülger’in satırlarında bu
karşılaşma, özlemin sevince, uzaklığın kavuşmaya dönüştüğü derin bir duygusal eşik
olarak belirmektedir:

“Cuma namazı için Kâbe' ye gittim. Kâbe'yi gören yakın bir noktada
namazımı kıldım. Kâbe ile 2-3 gün bir aradan sonra hasret giderdim. Sanki yıllarca
ayrı kalmışım gibi bir his vardı üzerimde namaz öncesi. Kâbe sevgisi inşallah
öylesine gönlüme girdi. Sevgilime kavuşmuş gibi mutlu hissettim kendimi” (Dülger,
2018, s. 57).

Dülger’in anlatısında duygular, ibadetin içsel yönünü derinleştiren bir
farkındalık alanı oluşturmaktadır. Kâbe ile yeniden karşılaşma anı, bireyin ruhsal
bütünlüğünü yeniden kurduğu, özlem ve huzurun iç içe geçtiği bir manevî deneyim
biçiminde şekillenmektedir. Bu sevgi hâli, inancın yalnızca ritüel pratiklerle değil,
duygusal bir içselleştirmeyle de sürdüğünü göstermektedir. Dülger’in kullandığı
“hasret” ve “kavuşma” ifadeleri, bireyin kutsal olanla kurduğu bağı zamandan ve
mekândan bağımsız bir yakınlık olarak yeniden tanımlamaktadır. Ortaya çıkan duygu
yoğunluğu, hem kişisel bir arınmayı hem de toplu ibadet atmosferinde paylaşılan
ortak bir manevî coşkunun güçlenmesini yansıtmaktadır. Bu bağlamda Dülger’in
deneyimi, haccın duygusal yoğunluğu artıran, inancı gündelik bilincin ötesinde bir
yaşantıya dönüştüren yönünü açık biçimde ortaya koymaktadır.

İsmail Güleç’in Uhud anlatısı, kutsal hatıranın bireysel duygu dünyasında
yeniden canlanışını yansıtmaktadır. Güleç’in tarihsel olayın geçtiği mekâna tanıklığı,
bir bilgi aktarımdan ziyade duyguların derinleştiği bir deneyim alanı üretmektedir.
Mekânın fiziksel varlığı, geçmişin soyut anlam katmanlarıyla birleşerek kişide hem
aidiyet hem de sorumluluk duygusunu uyandırmaktadır:

“İlk önce Uhud Dağına gittik… İlk gördüğüm anda çok etkilendim. Sanki az
önce savaş olmuş gibi bir his uyandı içimde. Neredeyse kaçan müşriklerin peşinden

74



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
gideceğim. İnsan Uhud savaşının yapıldığı bu yerleri görünce ister istemez üzülüyor
ve gözleri doluyor… Burada çok sayıda İranlı ziyaretçi de vardı…Hocalar Uhud
savaşını sanki naklen yayın spikeri gibi heyecanlı bir şekilde anlatıyorlar. Öyle içten
ve heyecanlı anlatıyorlar ki dinleyenler arasında ağlayanlar bile vardı. Biz onlara
göre biraz turist kalıyorduk. Biz seyrediyorduk, onlar ise adeta yeniden yaşıyorlardı”
(Güleç, 2000, ss. 31-32).

Güleç’in gözleminde “sanki az önce savaş olmuş gibi” ifadesi, hatırlamanın
zihinsel bir süreçten öte, duygular yoluyla yeniden yaşanan bir deneyim olduğunu
açıkça ortaya koymaktadır. Güleç’in “biz biraz turist kalıyorduk” ifadesi, farklı
kültürel dindarlık biçimlerinin hac mekânında nasıl bir araya geldiğini
göstermektedir. İranlı hacıların duygularını açık biçimde ifade etmeleri, duygusal
performansın kültürlerarası farklılığını açığa çıkarmaktadır. Her dindarlık biçimi,
tarihsel olarak yerleşmiş davranış kalıplarıyla duygusal deneyimleri
düzenlemektedir. Dolayısıyla Güleç’in kendisini “seyirci” olarak konumlaması aynı
zamanda duygusal ifadenin kültürel olarak kodlandığı bir farkın dışavurumudur.

Mehmet Barut’un anlatısı, duyguların ritüel yoğunluk içindeki kolektif akışını
gözlemlememizi sağlamaktadır. Yazarın betimlediği atmosferde beden, duygu ve
inanç tek bir bütünlük hâlinde hareket etmektedir:

“Artık mübarek beldenin ruhlara inşirah bahşeden hayat kaynağı kokuları
sineleri okşamaya başlamıştı. Hacıların tekbir ve salâtüselâm nidaları ova ve
dereleri çınlatıyordu. Yüz ve gözlerde okunan neşeleri tarifi kabil değildi. Sevinç
gözyaşlarının yıkadığı yüzler daha da parıldamaya ve onlara bakanları belirsiz bir
murakabeye gark ediyordu.

Bazı hacılar sessiz ağlama perdelerini aralamış gözyaşları önündeki setleri
hıçkırıklarla kaldırıp atmıştı. Medine çok yaklaşmıştı” (Barut, 2022, s. 71).

Mehmet Barut’un anlatısı, duyguların sadece bireysel bir hissediş düzeyinde
değil, toplu bir manevî oluş hâli içinde biçimlendiği bir sahne sunmaktadır.
Metindeki yoğun imgeler duyguların bedensel, mekânsal ve işitsel biçimlerde
ifadesine işaret etmektedir. Bu çok katmanlı duygusal atmosfer, bireyin sınırlarını
aşarak diğer bedenlere, hatta çevreye sirayet etmekte ve bir “kolektif hissediş”
üretmektedir. Duygu, bedende ve seste tecelli eden bir ibadet biçimine dönüşerek her
nefes ve her bakışta bir zikir hâlini almaktadır. Bu anlatı, İslam düşüncesindeki
zahir–batın bütünlüğünü çağrıştırmakta ve hacıların sessiz ağlayışı, sadece bir
duygusal boşalma değil, kalbin yeniden saflaşmasını simgelemektedir. Bu bağlamda

75



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
Barut’un metni, haccın insanı dönüştüren ilahî terbiyesini görünür kılar; birey,
bedenin sınırları içinde ruhun sonsuzluğunu tecrübe etmektedir.

Topluluk hâlinde yükselen hacıların tekbir sesleri, duyguların bireysellikten
sıyrılıp ümmet bilincine karıştığı bir bütünlüğü temsil etmektedir. Bu birlik, yalnızca
bir kalabalığın eşgüdümü değil, manevî bir yankı alanıdır ve her ses diğerine
karışarak tevhidin sesli ifadesine dönüşmektedir. Barut’un “ova ve dereleri çınlatan
nidalar” ifadesi, duygunun maddi çevreyle kaynaşarak kozmik bir uyum
oluşturduğunu ifade etmektedir. Böylece duygu, insanla mekân, bedenle ruh, bireyle
topluluk arasında bir manevî bağ dokusu kurmaktadır.

Esed’in tavaf anlatısı, içsel dönüşümü hem felsefi hem de sezgisel düzeyde
açığa çıkarmakta, hareketin içinde anlamın, tekrarın içinde sürekliliğin ve
teslimiyetin içinde özgürlüğün belirdiği bir deneyim alanı oluşturmaktadır:

“Tavafa devam ettim. Dakikalar geçti; kalbimdeki küçük, sıradan, acı veren
şeyler bir bir çözülüp kalbimi terk etmeye başladı. Dairevi bir akıntının parçası
olmuştum. Yoksa yaptığımız şeyin manası bu muydu? İnsanın, aslında bir yörüngede
süregiden bir hareketin bir parçası olduğunu idrak etmesi... Tüm kafa
karışıklıklarının sona erdiği yer burası mıydı? Dakikalar çözülüp gidiyor ama zaman
durduğu yerde duruyordu, burası evrenin merkezi olmalıydı” (Esed, 2023, s. 475).

Esed’in “Kalbimdeki küçük, sıradan, acı veren şeyler”in birer birer çözülmesi
ifadesi duygunun yön değiştirmesini göstermektedir. Parçalı ve dağınık ilgiler geri
çekilmekte kalp tek bir odağa kilitlenmektedir. Tasavvuf dilinde bu, kalbin tasfiyesi
ve sekinetin yerleşmesiyle betimlenen bir derlenme hâlidir; duygusal yoğunluk
artarken gaye de berraklaşmaktadır. Tavafın döngüselliği, insanın Tanrı merkezli
kozmos içindeki yerini sezgisel biçimde hatırlatmaktadır. Bu hareket, merkezini
yitirmiş modern bilincin yeniden denge kazandığı bir ontolojik daireye
dönüşmektedir. İnsan, merkeze yönelirken aslında kendi içsel dağınıklığını
toparlamakta; tavaf, parçalanmış benliğin yeniden bütünleşmesini sağlamaktadır.

Hac anlatılarında en belirgin olgulardan biri, duyguların ibadet ritmiyle iç içe
geçerek toplu bir ruh hâline dönüşmesidir. Nurullah Özkılıç’ın gözlemi bu
dönüşümün merkezinde yer alan manevî yoğunluğu göstermektedir. Yazar, bireyin
kutsal mekânda yaşadığı içsel arınmayı toplu bir sezgi alanına taşımakta; ibadet eden
kalabalığın arasında, ferdî bilincin çözülüp ortak bir huzur hâline karıştığı bir
atmosfer tasvir etmektedir. Özkılıç bu durumu şu sözlerle ifade etmektedir:

76



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
“Böylesine mübarek mekânların ruhumuzu aydınlatan manevî havasının

tesiriyle kalplerimize ihlâs ve samimiyet hakim oluyor; Nefs, meydanı terk ediyordu.
Kaynaşan, ağlaşan ibadet eden insan seli içerisinde gönüller Allah'a yönelmiş,
kalpleri bir hasbilik kaplamıştı. Herkes kendi hâlinde idi, etrafını gören yoktu,
mahşerî bir manzara hakimdi. Kayanın üzerinde başımı secdeye mıhlayıp Cenab-ı
Hakk'a uzun uzun yalvardım. Gözyaşlarımın çağlayan seli arasında secde mahallinin
derunî sessizliğinde gönül dolusu dualarla hicranlı bir yakarışın mutluluğuna
kavuştum” (Özkılıç, 1996, ss. 92-93)

Bu pasaj, insanın kutsal mekânla temas ettiğinde yaşadığı içsel sükûnun ve
yoğunlaşmanın antropolojik bir tanıklığı gibidir. Metinde betimlenen atmosfer,
kalabalığın dışsal görüntüsünün ötesinde, bireysel farkların yavaşça eridiği manevî
bir uyum alanı olarak belirmektedir. Bu hâl, bedenlerin değil kalplerin hareket ettiği
bir birlik sahnesi yaratmaktadır. Herkesin “kendi hâlinde” oluşu, yalnızlaşma değil,
Tanrı huzurunda eşitlenmenin verdiği sessiz bir teslimiyetin ifadesidir. Yazarın
“nefsin meydanı terk etmesi” vurgusu, hac ibadetinin dönüştürücü gücünü özlü
biçimde yansıtmaktadır. Burada nefis, insan ile dünya arasındaki mesafeyi açan bir
perde gibidir; o perde aralandığında birey, kendini bütünüyle ilahî kudretin içinde
hissetmektedir.

Metinde geçen “manevî hava”, “gözyaşlarının çağlayan seli”, “secde
mahallinin derunî sessizliği” gibi ifadeler, görme, işitme ve hissetme duyularının
kutsal mekânla yeniden biçimlendiğini göstermektedir. Hacı, kalabalığın “mahşerî”
manzarası içinde artık sıradan bir görme biçiminden sıyrılarak, dış dünyayı değil, iç
dünyanın ışığını “görmeye” başlamıştır. İşitme duyusu dünyevi gürültüden arınarak
“sessizlik” içinde ilahî bir yankıya dönüşmekte; kalabalığın uğultusu, bireyin
kalbinde yankılanan Tanrısal çağrıya evrilmektedir. Dokunma ve hissetme ise,
hacının secde hâlinde kutsal toprağa temas etmesiyle, duyuların arınma ve teslimiyet
aracına dönüşmesini sağlamaktadır. Böylelikle duyuların her biri, kutsalın ritmine
ayarlanarak bir manevî yoğunlaşma eksenine dönüşmektedir. Bu duyusal dönüşüm,
hacının benliğini dünyevi algılardan sıyırıp ilahî tecrübeye taşıyan, kutsalın duyular
üzerindeki dönüştürücü kudretini açık biçimde ortaya koymaktadır.

5.4. Kutsal Yolculuğun Entelektüel Derinliğe Dönüşmesi

Hac, ritüellerin icrasının ötesinde, bireyin manevi, ahlaki ve düşünsel
dünyasında köklü bir yeniden yapılanmayı mümkün kılan bütüncül bir tecrübe olarak
ortaya çıkmaktadır. Bu yolculuk, insanı gündelik hayatın tekrar eden rutinlerinden
uzaklaştırarak kendi varoluşuyla yüzleşmeye yöneltir. Kutsal mekânla temas, bireyi

77



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
hem duygusal hem de entelektüel düzeyde derin bir sorgulamaya davet etmekte;
böylece ibadet eylemi, düşünsel farkındalığın kapılarını aralamaktadır. Bu bağlamda,
Gazâlî’nin el-Munkız Mine’d-dalâl’de vurguladığı üzere hakikate ulaşma süreci,
yalnızca aklî bilgiyle değil, kalbin arınması ve sezgisel idrakle mümkündür.
Gazâlî’ye göre gerçek bilgi, zihinsel bir kavrayıştan ziyade, kalpte doğan bir “yakîn”
hâlidir; bu hâl, insanın Tanrı’ya yönelişiyle birlikte içsel bir aydınlanma biçimine
dönüşmektedir (Gazzali, 2015). Hac, bu perspektiften bakıldığında, hem bilginin
hem de imanın yeniden kurulduğu bir manevî tefekkür alanı sunmaktadır. Hac
yolculuğu, insanın yalnızca fiziksel bir hareketlilik içinde değil, aynı zamanda
düşünme biçimini, dünyayı ve kendini algılama tarzını dönüştürdüğü kapsamlı bir
içsel süreci temsil etmektedir.

Talat Vasfi Öz’ün hatıratı, bu sürecin somut örneklerini sunmaktadır. Yazarın
daha yolculuğun başında dile getirdiği “iştiyak” kavramı, yalnızca bireysel bir arzu
değil, aynı zamanda düşünsel bir sorgulamanın da başlangıcıdır:

“Hacca gidebilmek, Kâbe'yi tavaf edebilmek, Ravza'ya yüz sürmek, yıllar ve
yıllarca dinmeyen ve şiddeti daima artan bir iştiyakımdı. İnsan hasretini çektiği ve
gönlünün dilediği her şeye kavuşabiliyor. Dilemek vasıl olabilmenin birinci şartı.
Dileklerimizin bizi ulaştırdığı hakikatlerin derinlik ve genişliğini düşündükçe her
vakit ürperirim” (Karacaoğlu, 2022, s. 15).

Öz’ün anlatısı, niyet ve özlemin bireysel bir duygu olmaktan çıkarak
toplumsal ve tarihsel bağlarla iç içe geçtiğini göstermektedir. Bu noktada Sara
Ahmed’in “duyguların yönelimselliği” yaklaşımı, bireyin arzusunun yalnızca kendi
iç dünyasında değil, aynı zamanda kolektif hafızanın ortak nesnelerine doğru
yöneldiğini anlamamıza imkân tanımaktadır (Ahmed, 2025). Öz’ün “iştiyakı”,
yalnızca bireysel benliği aşarak kutsal mekâna yönelmiş bir arzu değildir; aynı
zamanda tarihsel ve toplumsal bağların ortak bir duygu nesnesine yönelmesi
anlamına gelmektedir. Birinci bölümde değinilen “yolculuğun dönüştürücü gücü”
burada bireyin arzusunun kolektif bir duygusal bağa evrilmesiyle görünür hale
gelmektedir. Bu süreç yalnızca bireyin içsel dönüşümü değil, aynı zamanda
toplumsal bağların duygular aracılığıyla yeniden üretilmesidir. Bu noktada “kutsal
özlem” kavramı da açıklayıcıdır: özlem, sıradan zamanın ötesine geçerek kutsalın
çağrısına dönüşmekte ve bireyi aşkın bir boyuta davet etmektedir (Eliade, 2023).

Öz’ün Mekke’ye yaklaşırken yaşadığı sessizlik ve içsel tefekkür hali de bu
süreci güçlendirmektedir:

78



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
“…Çok rahatız. Zaman zaman deve, kamyonet ve otobüs kafilelerine rastlıyor

ve birbirimize el ve mendil sallıyoruz. O zaman Lebbeyk sesleri daha tiz perdelerden
göklere yükseliyor. Deminki hüznümüzün yerini tarifi imkânsız bir sevinç aldı. Bir
rüya ve mana âleminin eşsiz zevkine gömülmüş ve maddiyatımızdan tecerrüt etmiş
gibiyiz. Ne ıstırap, ne susuzluk, ne sıcak, ne bir parazit fikir, hiçbir şey bizi izaç
etmiyor. Konuşmuyoruz da, sanki iç âlemimizin ifadelenmesi imkânı olmayan
müstesna halinin sarsılmasına, bozulmasına sebep olmasından korkuyoruz. Kısa bir
zaman sonra bütün ömrümüzde iştiyakıyla tutuştuğumuz kutsal bölgelere girecek ve
belki yine bütün dileklerimizin tahakkukuna şahit olabileceğiz. İfadesi imkânı
olmayan bir zevk ve heyecan içinde olduğumu itirafa mecburum” (Karacaoğlu, 2022,
s. 45).

“…Hamuru topraktan olan insanoğlu, ömrünün olgunluk çağlarında
kesafetinden cehd ile tecerrüt edip bir billur gibi şeffafiyet iktisap eyleyebildiği
zamandır ki mana âlemine nüfuz edebiliyor” (Karacaoğlu, 2022, s. 45-46).

Öz’ün anlatısında sessizlik, yalnızca dışsal bir durgunluk hâli değil; beden,
zihin ve ruh arasındaki uyumun kurulduğu derin bir farkındalık anı olarak
belirmektedir. Bu sessizlikte, dünyevi meşguliyetlerden arınan birey, kendi içsel
alanına yönelir ve manevi bir yoğunlaşma yaşamaktadır. Schütz’ün “düşünce
akışının askıya alınması”na dair vurgusu, bu durumu açıklayıcıdır; çünkü Öz’ün
deneyiminde sessizlik, dış dünyanın anlam kategorilerinden sıyrılarak yeni bir algı
biçiminin açıldığı bir içsel derinleşmeye işaret etmektedir. (Schütz, 2020). Öz’ün
“tecerrüt” ve “şeffafiyet” imgeleri, bu geçişin entelektüel bir muhasebe ve ruhsal
arınmayla birleştiğini göstermektedir. Kutsal yolculuk, Öz’ün deneyiminde bedensel
ve zihinsel sınırların inceldiği, bilincin sezgisel bir berraklığa kavuştuğu bir tefekkür
alanına dönüşmektedir. Bu içsel sessizlik, hem dünyevi bağların çözülmesiyle gelen
ruhsal arınmayı hem de düşüncenin saf bir farkındalık düzlemine yükselişini temsil
etmektedir. Birinci bölümde tartışıldığı üzere, yolculuk bireyi gündelik yaşamın
sınırlarından çıkararak kutsal olana yönelten dönüştürücü bir güç taşımaktadır İkinci
bölümde ise ritüelin yalnızca tekrar eden pratikler değil, aynı zamanda kolektif
hafızayı inşa eden sahneler olduğu vurgulanmıştır. Öz’ün yaşadığı “içsel sessizlik”,
bu iki boyutu birleştirerek gündelik rutinlerin askıya alındığı bu anı, aynı zamanda
geçmişten bugüne aktarılan kutsal hafızanın bireysel deneyimde yeniden
üretilmesine aracılık etmektedir.

Öz’ün hatıratında dikkat çeken diğer bir boyut, bireysel tefekkürün toplumsal
sorumluluğa evrilmesidir:

79



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
“…Cehaletle İslamiyet asla bağdaşamaz. İslam'ın birinci vazifesi her şeyden

önce cehl ile cidaldir. Bütün medeni âlemin ilerleyişine yalnız ayak uydurmak değil,
onu bırakıldığı noktadan daha ilerilere götürebilmek için çırpınmak Müslüman
çocukların en büyük vazifesidir” (Karacaoğlu, 2022, s. 73).

Bu ifadede hac, bireyin Tanrı’yla kurduğu içsel bağı aşarak, bilgi, ilerleme ve
sorumluluk ekseninde toplumsal bir misyona dönüşmektedir. Öz, kutsal yolculuğu,
yalnızca ruhsal bir arınma değil, aynı zamanda düşünsel ve ahlaki bir uyanışın
kaynağı olarak konumlandırır. Kolektif bilinç kavramı bağlamında bu dönüşüm,
bireyin topluluk yararına yönelmiş bir bilinç formuna ulaşması şeklinde okunabilir
(Durkheim, 2018). Ancak Öz’ün vurgusu yalnızca toplumsal dayanışmayı değil, aynı
zamanda bilinçli eylemin dini bir yükümlülük hâline gelişini de içermektedir. Bu
durum, dini etik kavramıyla daha derin bir bağ kurmaktadır. Weber’e göre dini
deneyim, toplumsal davranış kalıplarını dönüştüren bir içsel motivasyon kaynağıdır
(Weber, 2020). Öz’ün “cehl ile cidal” vurgusu, inancın ürettiği ahlâk merkezli
toplumsal sorumluluğu görünür kılmakta; ibadetin içsel yoğunluğu, kamusal etik
yönelime evrilmektedir. Burada bilgi, yalnızca entelektüel bir birikim değil,
Tanrı’nın yarattığı düzeni kavrama ve onu adalet temelinde yeniden kurma çabasının
parçasıdır. Bu durum, birinci bölümde tartışılan “yerleşikliğin ötesine geçiş”
bağlamıyla da örtüşmektedir. Zira yolculuk, bireyi yalnızca kişisel bir arınmaya
değil, aynı zamanda toplumsal sorumluluğa yöneltmektedir.

Hac yolculuğunun ilerleyen aşamalarında duygusal yoğunluk, yavaş yavaş
yerini derin bir içsel sükûnete ve tefekküre bırakmaktadır. Bu noktada ritüel, sadece
arınma eylemi olmaktan çıkarak bireyin düşünsel dünyasında köklü bir yeniden
yapılanmayı başlatmaktadır. Öz’ün Arafat tasviri, bu dönüşümün en belirgin
tezahürlerinden biridir:

“Burada bir gecelik misafiriz. Yarın akşam namazı kılınmadan Müzdelife'ye
hareket edeceğiz. Bir insan hayatının nadir, müstesna mazhariyetlerinden birini
yaşamaktayız. Bir tek dakikanın bile gaflete gömülmeden ve kıskanılarak harcanması
lazım. Kir ve levslerimizi burada terk edeceğiz, günahlarımızdan tamamen sıyrılacak
ve sırf bir lutf-ı İlâhî olarak musaffa bir hüviyete bürüneceğiz. Yalvarma, gözyaşı
dökme zamanı. Kulaklarımda inleyen tekbir ve tehlil seslerinin dalgalandırdığı iç
kâinatımın derinliklerine gömülmek ve huzur-ı Hak'ta inlemek ihtiyacıyla kıvranarak
çadırıma döndüm ve anamla Rızacığımın yanı başında seccademe diz çöküp
tespihime sarıldım… İlahi bir ziyafete kavuşmuş gibiyim. Beşeri his ve ihtiyaçların
kâbusundan kurtulabilmenin en büyük huzurunu tadıyorum. Geceler bilirim ki ihya

80



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
edebilmek için çırpınmama rağmen başımı sıkıştıran mengenenin tazyikinden
bunalmış ve maddi zaruretlere esir olmuştum. Bu ıstırapların en hafifinden bile eser
yok… Bu maddi ıstırapların pençesinde kıvrandığım sayılı gecelerim vardır ki yıllar
kadar uzun gelmişti. Gözlerim pencerelerden süzülen karanlıkların yırtılmasını
bekleyerek ne tükenmez anlar yaşamıştım. Arafat'ta bu ilk gecem, bunların tam
zıddını teşkil ediyor. Uzun bir gece bir an gibi sıyrıldı, süzüldü, geçti…”
(Karacaoğlu, 2022, ss. 81-82).

Öz’ün Arafat anlatısı, ritüelin duygusal boyutunu aşarak bireyin varoluş
bilincini dönüştüren derin bir tefekkür alanına işaret etmektedir. Bu sahnede arınma,
yalnızca günahlardan sıyrılma süreci değil; insanın bilincini, değerlerini ve varoluş
yönelimini yeniden düzenlediği bir içsel dönüşüm anıdır. Öz’ün sözlerinde
yankılanan “musaffa hüviyete bürünmek” arzusu, bedensel bir ibadetten ziyade
zihinsel ve ruhsal bir saflaşmayı temsil etmektedir. Böylece Arafat, İslam
düşüncesinde bilginin sezgiyle, düşüncenin maneviyatla buluştuğu bir idrak mekânı
hâline gelmektedir.

Hakikate ulaşmak için dışsal bilgiden içsel idrake geçiş gereklidir; bu süreçte
kalp, bilginin mekânı hâline gelmektedir. Öz’ün “iç kâinatımın derinliklerine
gömülmek” ifadesi, tam da bu içsel idrak alanının açılışını sembolize etmektedir. Dış
dünyanın gürültüsünden uzaklaşılan bu sessizlikte, insan kendi iç varlığının yankısını
duymaktadır. Bu, bilginin yalnızca rasyonel bir birikim değil, tecrübeyle yoğrulan bir
sezgi hâline geldiği noktadır. Arafat, bu anlamda, düşüncenin ve maneviyatın
birleştiği bir “zihinsel durulma” mekânına dönüşmektedir. Burada yaşanan
farkındalık, hacının dünyaya dair algısını yeniden biçimlendirmekte; bilgi, duygunun
ve sezginin iç içe geçtiği bir bütünlüğe kavuşmaktadır. Öz’ün deneyiminde bu
tecrübe, hem Gazali’nin “kalbin bilgisi” kavramını hem de İslam geleneğinde
bilginin ahlaki olgunlukla bütünleştiği fikrini somutlaştırmaktadır.

Son olarak veda tavafında Öz’ün yaşadığı derin duygular entelektüel bir
muhasebeye dönüşmektedir:

“Veda tavafı hepsinden hazin oldu. Harem-i Şerif'in ve Beyt-i Muazzam'ın
manevi havasından ayrılmak bizi çok sarstı. Mültezim'de ve Makam-ı İbrahim'de dua
ederken gözyaşlarıyla tekrar bu mübarek makamlara yüz sürmemizi nasip eylemesini
yalvardık. Tekbir ve tehlillerle geri geriye bab-ı vedâ'a geldik” (Karacaoğlu, 2022, s.
100).

Yazarın bu ifadesi, hac yolculuğunun birey için yalnızca geçici bir tecrübe

81



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
olmadığını; aksine ömür boyu sürecek bir manevi ve entelektüel sermaye bıraktığını
göstermektedir. Bu durum, ikinci bölümde tartışıldığı üzere ritüellerin bireysel
deneyimleri aşarak kolektif hafızayı canlı tutma ve bireyi dönüştürme gücüyle
doğrudan bağlantılıdır. Hac, bu bağlamda, bireyin hem geçmişle hem de gelecek
kuşaklarla bağ kurduğu süreklilik üreten bir hafıza mekânı işlevi görmektedir. Veda
anında ortaya çıkan yoğun duygular, ayrılığın hüznünden çok bilincin derinleşmesine
işaret etmektedir. Bu anda birey, kutsal mekândan bedenen ayrılsa da zihinsel ve
ruhsal düzeyde onunla kalıcı bir bağ kurmaktadır. Bu bağlamda ayrılık, mekânın
kutsallığını eksiltmek yerine onu içselleştirmekte ve bireyin hayatına yön veren
kalıcı bir manevi ve entelektüel iz bırakmaktadır.

Ali Şeriati ise haccı yalnızca bireysel bir ibadet değil, aynı zamanda bir
“öğreti tiyatrosu” olarak kavramsallaştırır. Onun betimlemesine göre hac:

“Hac, genel bir bakışla insanın Allah'a doğru varlık seferidir,
Âdemoğullarının yaratılış felsefesinin sembolik gösterisi, bu felsefede ortaya konan
şeyin nesnel tecessümüdür. Tek kelimeyle hac, yaratılış tiyatrosudur. Aynı zamanda
tarih tiyatrosu, aynı zamanda tevhid tiyatrosudur. Yine hac öğreti tiyatrosu, ümmet
(İslam'ın insanlar arasında kurmak istediği örnek itikadî toplum) tiyatrosudur... Ve
nihayet hac, insanın yaratılışının ve İslam öğretisinin sembolik bir gösterisidir. Bu
gösterinin yönetmeni Allah, dili ise harekettir. Asıl karakterler: Âdem, İbrahim,
Hacer ve İblis. Sahneler: Harem ve Mescid-i Haram bölgesi, sa'y, Arafat, Meş'ar,
Mina. Semboller: Kâbe, Safa, Merve, gündüz ve gece, gün batımı ve gün doğumu,
put, kurban” (Şeriati, 2023, s. 26).

Şeriati’nin bu anlatımı, haccı yalnızca geçmişin hatırlanması olarak değil,
aynı zamanda geleceğe yönelik ahlaki ve entelektüel bir yükümlülüğün sahnelenmesi
olarak konumlandırmaktadır. Böylece hac, bireyin tarihsel ve metafizik boyutlarda
rol aldığı, aynı anda hem bireysel hem de kolektif anlam üreten dramatik bir sahneye
dönüşmektedir. Şeriati’nin özellikle Arafat, Meş‘ar ve Mina’ya yüklediği sembolik
anlamlar bu noktada açıklayıcıdır:

“Arafat; "bilgi", tanıyış, biliş ve ilmi ifade eder.

Meş'ar, "şuur"u, anlayışı, kavrayışı ifade eder.

Ve Mina "aşk"ı, imanı ifade eder.

Öyleyse Arafat başlangıçtır, bizim bu dünyada yaratılışımızın başlangıcı…

82



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
Arafat "bilgi" (science) aşamasıdır. Bilgi, objektif bir ilişkidir, zihnin dış

gerçeklik (zâtın dışında olan dünya) ile ilişkisi, göz ve aydınlık gerektirir. Fakat şuur,
"bilinç" aşamasıdır, "kavrama gücüdür. Bu, öznel bir meseledir, "zâtın içi"yle
ilgilidir…” (Şeriati, 2023, ss. 94-104)

Burada hac, epistemolojik bir boyut kazanmaktadır. Arafat “bilgi”yi, Meş‘ar
“şuur”u, Mina ise “aşk”ı temsil ederek bireyin hem akıl hem bilinç hem de kalp
katmanlarında bir dönüşüm geçirmesine aracılık etmektedir. Şeriati’nin bu ifadesi,
Berger ve Luckmann’ın “gerçekliğin toplumsal inşası” yaklaşımıyla örtüşmektedir.
Zira hac, ritüeller aracılığıyla yalnızca bireyin maneviyatını güçlendirmez aynı
zamanda onun toplumsal gerçeklik algısını yeniden kurarak, bilgiyi, bilinci ve imanı
bütüncül bir deneyim içinde yeniden inşa etmektedir (Berger & Luckmann, 2008).
Nitekim hac, bireysel tefekkürün ötesinde, kolektif bir bilgelik sahnesi olarak işlev
görmektedir. Hac bu çerçevede, bireysel tefekkürün ötesine geçen; bilginin sezgiyle,
aklın imanla buluştuğu kolektif bir bilgelik sahnesi olarak anlam kazanmaktadır.

Hac tecrübesi, bireyin kendi varoluşunu yeniden anlamlandırdığı bir
entelektüel kırılma anıdır. Yaşar Alptekin, bu kırılmayı şu ifadelerle dile
getirmektedir:

“Normalde insan ölmek ister mi? İstemez. İstemesi de doğru değildir zaten.
Ama ben orada bunu istedim. İşte böyle bir "benlik"ten çıkış yaşıyorsunuz...
Baktığınız yerde O, düşüncenizde O, kelamınızda O, hayalinizde O...” (Alptekin,
2009, s. 108).

Bu ifadede dile gelen “ölüm arzusu”, biyolojik bir sona yönelme değil
tasavvufî anlamda benliğin çözülerek ilahî varlıkta erimesini anlatan fenâ hâlinin bir
tezahürüdür. İnsanın kendi varlığını mutlak hakikatin ışığında askıya alması,
varoluşun merkezinde yalnızca Tanrı’nın varlığının belirginleşmesine yol
açmaktadır. Bu noktada ölüm arzusu, yokluğa yöneliş değil; benliğin sınırlarını
aşarak aşkın olanla bütünleşme arzusuna dönüşmektedir. Arzunun dönüşümü,
gündelik yaşamın haz ve sahiplenme yönelimlerinden sıyrılıp mutlak olana yönelme
biçiminde gerçekleşmektedir. Alptekin’in “benlikten çıkış” ifadesi, aynı zamanda
bilincin yeniden yapılanmasına işaret etmektedir. Birey, kendi merkezini terk ederek
varlığın bütününe karışmakta; özne ile nesne arasındaki sınırlar çözülmektedir. Bu
hâl, modern benlik anlayışının sınırlarını aşarak, düşüncenin, duygunun ve inancın
aynı potada eridiği bir birlik bilinci doğurur. Dolayısıyla Alptekin’in tecrübesi,
haccın insanın ontolojik derinliğiyle yüzleştiği bir farkındalık alanı olduğunu ortaya

83



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
koymaktadır.

Hac yolculuğu, bireyin manevi arınma yaşadığı aynı zamanda kendi benliğini,
toplumsal sorumluluklarını ve çağının meselelerini yeniden değerlendirdiği bir
entelektüel dönüşüm sahnesidir. Bu bağlamda Necip Fazıl Kısakürek’in hatıratı,
haccın bireysel vecdin ötesinde bir hesaplaşma ve yeniden konumlanma mekânı
işlevi gördüğünü örneklemektedir:

“Kendi kendime soruyorum:

- İslâmın hakikatini dünya çapında bir fikir hamlesiyle mahyalaştırmak
cehdini 33 yıllık bir çile devresinde, evi elektriksiz, mutfağı yemeksiz, sevenleri
hayırsız, sevmeyenleri anlayışsız ve yaraları merhemsiz, çığlıkları cevapsız yüklenen
biçâre adam!.. Yekûn halinde gafil vurdum - duymaz öbür müslüman tüccarlara
nispet hiç olmazsa korkusuz ve mesûliyetsiz yardım işlerinde hassas, birkaç
müslüman tâcirin sana sağladığı bu Hacdan neyle, hangi yeni ruh ve düşünceyle
dönüyorsun? Ve yine kendi kendime cevabını veriyorum:

- Evvelâ sırtıma, Kâbe duvarlarını yüklediler. Öylesine bir ağırlık... Sonra
gönlümde, bu ağırlık tünelinin ötesindeki nur menfezine yol açtılar… Öylesine şevk...
Ve bana o nur menfezini görmeksizin, ağırlık hissini duymaksızın, Haccı sefil bir
zahmet, verimsiz bir meşakkat belirten insanların mutlak münezzehler karşısındaki
nezaketsiz hallerini gösterdiler ve müthiş bir ders verdiler: Zamanımız, Allah
Resûlünün, kameri iki şak etmekten daha büyük bir mucizesini ihtar ediyor. Bu
mucize ters tarafındandır ve O'nun nurundan uzaklaşmış olmanın hâilesini dile
getirmektedir. Bu gün, karanlığı aydınlık gösterecek derecede üzerimize çöken
karanlık, ters tarafıyle o nurdan yoksunluğun neticesini veriyor. O'nun olduğu
yerdeki mucizeyle, olmadığı yerdeki mucize... Demek ki, her yerde, her işde, her
dâvada ve her oluşta yalınız O var... O'nun ümmetinden olmak liyakati, neredesin?”
(Kısakürek, 2023, ss. 123-124).

Necip Fazıl’ın bu anlatısında hac, yalnızca bireysel bir vecd hali değil, aynı
zamanda tarihsel, toplumsal ve entelektüel bir muhasebenin zemini olarak
görünmektedir. “Kâbe duvarlarını sırtıma yüklediler” ifadesi, kutsal mekânın bireyde
yalnızca huşu uyandırmadığını, aynı zamanda sorumluluk yükleyen bir hafıza
mekânına dönüştüğünü göstermektedir. Kısakürek, kendi çileli yaşam serüvenini bu
kutsal temasta yeniden anlamlandırarak kişisel acılarını ümmetin manevi
yorgunluğuna eklemlemekte, böylece bireysel deneyimi kolektif bir varoluş
muhasebesine dönüştürmektedir. Hac, kişisel benliğin yeniden inşasına aracılık eden

84



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
bir anlatı mekânı işlevi görmektedir. Bu deneyim, bireyin duygusal arınmasını
aşarak, çağın krizleri karşısında yeni bir entelektüel ve ahlaki yönelim geliştirmesine
zemin hazırlamaktadır.

Hac, yüzeyde yalnızca ritüel pratiklerin icrası gibi görünse de özünde bireyi
kökensel bir sorgulamanın ve varoluşsal yeniden konumlanmanın merkezine
taşımaktadır. Bu yolculuk, mekânsal bir hareketin ötesinde, bireyin kendi sınırlarını
aşarak tarihsel hafızayla buluştuğu ve entelektüel derinlik kazandığı bir tecrübe alanı
üretmektedir. Böylelikle hac, dini pratiği salt bedensel bir tekrar olmaktan çıkararak,
kişisel tefekkürle kolektif hafızanın birleştiği felsefi bir muhasebe sürecine
dönüştürür. Eva de Vitray’ın ifadesi de bu boyutu açıkça ortaya koymaktadır:

“Mutlak Varlık olan Allah, her şeyin Merkezi'dir. Hac ibadetinde belirtildiği
gibi "uzak bir ülkeden" gelirken -bu ifadeden ille de coğrafi uzaklığı anlamamalıyız,
bundan daha ziyade bir metanoia'yı, ruhen kendini aşmayı anlamalıyız- hacı,
âlemlerin Rabbine sonsuz hürmetini arzedecektir. Yüceler Yücesi Rabbine karşı
sadece O'nun Birliği'ni gönülden dile getirerek kendi kulluk yerini tayin edecektir.
Böylece İlk Sebep'e, her şeyin kökenine dönüşe şahitlik edecektir. Fakat buna
erişmek için, yurdundan ve yuvasından uzaklaşması gerekecektir. Haccın asıl anlamı
da zaten burada yatmıyor mu?

Kâbe, merkez ve varılan son noktadır. Çünkü artık daha ileriye gidilemez, ona
doğru yönelinir.” (Meyerovitch, 2003, ss. 44-45).

Vitray bu pasajında, haccı benliği kökenlere yönelten köklü bir dönüşüm alanı
olarak kavramaktadır. Bu bağlamda metanoia, bireyin kendi sınırlarını aşarak
varoluşunu yeniden düzenlemesine işaret eder. Eliade’nin “kutsal zamanın profan
zamanı kesmesi” fikri, haccın gündelik akışı askıya alarak bireyi tarihsel ve teolojik
bir başlangıca yönlendirdiğini ortaya koymaktadır (Eliade, 2023). Bu yönelim
yalnızca ritüelin kutsallığına işaret etmekle kalmaz aynı zamanda bireyin düşünsel
ufkunu genişleten bir entelektüel sorgulama zemini yaratmaktadır. Vitray’ın
ifadesiyle Kâbe, coğrafi yolculuğun bitiş noktası fakat nihayetinde varoluşun anlamı,
kökeni ve nihai yönü üzerine düşünmenin merkezidir. Böylece hac, bireyi inanç
pratiğini aşarak entelektüel bir derinlik ve felsefi varoluşsal sorgulama sürecine
dönüştürmektedir.

Hac hatıratlarında duygusal anlar çoğu kez ön planda olsa da, bazı anlatılarda
bu yoğunluk, gözlemin derinleşmesiyle birlikte düşünsel bir muhasebeye
dönüşmektedir. Rashid Begg’in Arafat’a ilerleyen kalabalığı ‘insan nehri’ne

85



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
benzetmesi de bu çerçevede düşünülebilir. Nitekim Rashid Begg’in burada bireysel
bakışı, kolektif deneyim karşısında entelektüel bir sorgulamaya evrilmektedir:

“Arafat Dağı yönünde yürüyen bir okyanus büyüklüğündeki insan
kalabalığına bakan bir köprüden geçtik. Evet, beyaz izar ve ridasını giymiş
milyonlarca insan Arafat yönünde yavaşça yürüyordu. Açıkçası, Sıcaklık bu adanmış
ruhlar için bir sorun değildi. Köprünün altından akıp giden bir insan nehrine
benziyordu. Kendi kendime kafamdaki küçük şeytanlardan birinin Marx'ın bir
zamanlar, dinlerin uzlaştırma aracı olarak işlev görmelerine rağmen "gerçek"
olduklarını söylemiş olduğunu hatırlattım. Bu manzara gerçekti. Bana Kendi
askerlerinin yürüyüşünü izleme zevkini veren Allah'a şükrettim. Bu fiziksel
manzarayı takdir ederek O'nun generali Muhammed'e (sav) salavat getirdim” (Begg,
2020, s. 66).

Begg’in pasajında bulunan köprü, okuyucuya hem kalabalığı dışarıdan
gözlemleme hem de onun bir parçası olma imkânı sunmaktadır. Begg’in “Okyanus
büyüklüğünde kalabalık” ve “insan nehri” benzetmeleri, bireyleri tek tek görünmez
kılarak hacıların akış halinde ilerleyen bir bütünlük oluşturduğunu vurgulamaktadır.
Begg’in tercih ettiği imgeler, Arafat sahnesini duygusal bir coşku anı olmaktan
çıkararak düzen, yönelim ve birlik kavramları çerçevesinde düşündüğünü
göstermektedir. Begg’in hatıratındaki Marx göndermesi, yaşadığı deneyiminde
önemli bir düşünsel eşiği görünür kılmaktadır. Yazar, modern bir eleştirel referansa
atıfta bulunarak Arafat sahnesini dışsal bir ölçütle değerlendirir ve ardından “Bu
manzara gerçekti” ifadesiyle gözlemlediğini kuramsal bir şüphe süzgecinden
geçirerek sonunda doğrular. Böylece Begg anlatısında, yalnızca inananın coşkusunu
teyit etmekle kalmaz, aynı zamanda Arafat sahnesinin “hakikat duygusunu” akıl
yürütme yoluyla inşa etmektedir. Sosyolojik açıdan bakıldığında Begg’in anlatısı,
bireysel deneyim ile kolektif hareket arasındaki bağı ortaya koyarak Arafat’a yeni
anlam yükler. Böylece Arafat sahnesi, bireysel tecrübenin kolektif düzeyde
toplumsal bir hakikate dönüşme sürecini görünür kılmaktadır.

Malcolm X’in yaşadığı kolektif ritüel, toplumsal eşitsizliklerin askıya alındığı
ve kişiye herkesin Tanrı karşısında eşitlendiği bir alan yaratmaktadır. Hac ibadeti,
Malcolm için yalnızca geçici bir vecd tecrübesi değil; Amerika’ya dönüşünde siyasal
söylemini, ahlaki bilincini ve düşünsel yönelimini kökten dönüştüren bir dönüm
noktası olmuştur. Malcolm X’in hac sonrasında kaleme aldığı mektupta dile getirdiği
şu ifadeler bu dönüşümün niteliğini açıkça ortaya koymaktadır:

86



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
“Hacca şahid oluşum, İslam'ın tüm renklerden insanların arasında yarattığı

gerçek kardeşliği fark etmem için gözlerimdeki perdeyi kaldırdı. İslam'ın, onu kabul
eden tüm Amerikalıların kalbindeki ırkçılık kanserini söküp alacağına ikna oldum.
Selamun aleykum” (X, 2019, s. 69).

Yazarın bu ifadesi, hac ritüelinin aynı zamanda toplumsal tahayyülün yeniden
inşasına imkân veren bir deneyim olduğunu ortaya koymaktadır. Malcolm X’in
gözlemlerinde hac, ritüelin ötesinde siyasal ve etik bir ufuk açmakta; bireysel vecdin
kolektif kardeşlik bilinciyle birleşerek, toplumsal adalet arayışına yön veren bir
dönüşüm üretmektedir. Bu sözler, haccın bireysel arınma sınırlarını aşarak toplumsal
bilinç ve ahlaki idrakin yeniden kurulduğu bir düşünsel düzleme dönüştüğünü ortaya
koyar. Malcolm X’in yaşadığı deneyim, manevî arayışın etik ve politik sorumlulukla
kesiştiği bir entelektüel uyanışa işaret etmektedir. Hac, bu bağlamda insanın Tanrı’ya
yönelişiyle birlikte insanlık karşısındaki sorumluluğunu da yeniden tanımlayan
bütüncül bir bilinç pratiği olarak anlam kazanmaktadır.

Hac, insanın Tanrı’yla ilişkisini yeniden düşünmesini sağlayan derin bir
entelektüel tefekkür alanı sumaktadır. Yolculuğun bu düşünsel katmanı, birinci
bölümde tartışıldığı üzere “yolculuğun dönüştürücü gücü”nün en yoğun
tezahürlerinden biridir. Nitekim hac, geçmişle bugün arasında anlam köprüleri
kurarak bireyin kendi inanç tarihini yeniden yorumladığı bir muhasebe sürecidir.
Martin Lings’in hatıratı, bu düşünsel dönüşümün örneklerinden biridir. Lings’e göre
hac, ritüeller aracılığıyla geçmiş ve şimdi arasında derin bir bağ kurmaktadır:

“Zemzemden içtiğim vakit, hacceden her kişinin şu ya da bu derecede
hissetmeye zorunlu olduğu şeyin git gide daha fazla şuurunda olmaya başladım.
Elbette tüm Müslümanlara küçük yaşlarından itibaren haccın ne ol-duğu anlatılır;
aile fertlerinin ya da komşularının hacca gittiklerini görüp onlar dönünce de
tecrübelerini dinlerler. Bununla birlikte Müslümanların büyük bölümünün asla icra
edemeyeceği bu iradî ibadet, İslâm'ın onu fiilen keşfedemeyenlerden gizli kalan
esrarlı bir boyutu olarak durur; bu boyut, şu an ve geçmiş arasında bağlantıdır.
İslâm'a yalnızca hac nedeniyle "aslî din" ismi verilmemiştir. Ancak hac bu isimlerin
ima ettiklerinin beliğ bir ispatıdır. Zira sadece mekânsal olarak kişinin namazdayken
yöneldiği merkeze doğru bir yolculuk olmayıp ayrıca zamanda Hz. Muhammed, Hz.
İsâ ve Hz. Mûsâ'nın misyonları ötesine bir yolculuktur” (Lings, 2013, ss. 56-58)

Bu pasaj, ikinci bölümde tartışılan “ritüelin hafıza üretimi” kavramıyla
doğrudan ilişkilidir. Lings’in gözleminde ritüel, basit bir tekrarın ötesinde, farklı

87



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
tarihsel katmanları iç içe geçirerek geçmiş ile şimdiyi karşılıklı olarak görünür kılan
ve yeni bir anlam ufku açan bir kültürel bellek mekânı işlevi görmektedir.
Assmann’ın vurguladığı üzere kültürel bellek, ritüel aracılığıyla hem muhafaza
edilen hem de yeniden üretilen bir hatırlama biçimidir; birey bu hatırlama sürecine
katılarak, kendini kolektif bir tarih ve kutsallıkla özdeşleştirmektedir (Assmann,
2022). Burada hacı, hem İbrahimî gelenekle hem de bütün peygamberî tecrübe
zinciriyle bağlantıya geçmektedir. Bu bağlamda hac, Berger ve Luckmann’ın işaret
ettiği üzere, toplumsal gerçekliğin ritüeller aracılığıyla sürekli yeniden kurulduğu bir
alana dönüşmektedir (Berger & Luckmann, 2008). Lings’in gözlemleri, haccın
entelektüel etkisini, bireyin kendi tarihsel kökleriyle ve ilahî gelenekle kurduğu bağ
üzerinden görünür kılmaktadır.

Lings’in ihram ve mikat sahnesine dair gözlemleri, entelektüel derinleşmenin
yalnızca düşünsel bir süreçle sınırlı kalmayıp, aynı zamanda ahlaki bir disiplin
biçimine dönüştüğünü göstermektedir:

“Bu yeni boyut, hangi yönden gelirse gelsin hacceden kişinin bu kutlu beldeye
belli bir mesafe uzaklıkta ihram giymesiyle kendini şiddetli bir biçimde hissettirir.
"Kişinin kendini sakındırması" ya da "haram kılma" şeklinde tercüme edilecek ihrâm
haline resmen girilmelidir. Özel elbiseleri giymekten başka kişinin diline sahip
olması da ihrâmın şartları arasındadır. Sessizlik değil, susku tavsiye edilir: boş
konuşulmamalı, hararetli tartışmalara girilmemeli ve öfke sergilenmemelidir”
(Lings, 2013, s. 51).

Lings’in anlatısında ihram, bedensel bir hazırlığın ötesinde düşünsel,
duygusal ve ahlaki dönüşüm sürecinin başlangıcını temsil etmektedir. Anlatıda geçen
“Sakınma” anlamı, bireyin yalnızca dışsal davranışlarını değil, aynı zamanda içsel
yönelimlerini de yeniden düzenlemesini gerektirmektedir. Bu noktada ihram, insanın
kendi arzularını, öfkesini ve dilini denetim altına alarak dünyevi benliğin
sınırlarından sıyrıldığı bir bilinç alanı yaratmaktadır. Yolculuğun başlangıcında
ortaya çıkan bu arınma hali, bireyi ortak bir manevî bütünlüğün parçası hâline
getirmektedir. Birinci bölümde tartışılan “yolculukta arınma” olgusuyla ilişkili
biçimde, ihram bireyin ibadet pratiğini düşünsel öz-denetim ve ahlaki sorumlulukla
bütünleştirir. Bu aşamada kişi, davranışlarını ve sözlerini kısıtlayarak kendi
varoluşunu gözden geçirerek ibadetini, zihinsel bir disiplin ve içsel farkındalık
sürecine dönüştürmektedir. Lings’in yorumunda ihram, insanın kendini yeniden
terbiye ettiği, düşünce, duygu ve eylem düzlemlerinde bütüncül bir farkındalık
kazandığı ahlaki bir bilinç pratiğini temsil etmektedir.

88



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
Lings’in hatıratında Arafat sahnesi, hac yolculuğunun yalnızca manevî değil,

aynı zamanda düşünsel bir doruk noktasına ulaştığı anı temsil etmektedir. Yazar, bu
noktada ibadeti, bilginin ve farkındalığın yeniden inşa edildiği bir içsel tecrübeye
dönüştürmektedir:

“Biz de çadırda birkaç saat geçirmiştik. İkindiye doğru kavurucu sıcaklık
biraz azalınca, Cebel-i Rahmet olarak bilinen dağın yüksek bir bölümüne doğru
yürüdük. Bu, zamansal olarak Haccın en uzak noktasıdır. Zira eğer Mekke
İbrahim'in şehriyse, Arafat da Âdem için mukaddestir. Kalabalığa rağmen hacılar
Allah'la tenha bulmak ve her biri kendisi için Allah'ın Âdem'e cennetten inince
verdiği rahmet ve mağfireti yenilemek için Cebel-i Rahmet'e giderler” (Lings, 2013,
ss. 61-63).

Lings’in bu anlatısında Arafat, bireyin gündelik kimliklerinden sıyrılarak hem
teolojik olarak “başlangıca” (Âdem’e), hem de varoluşsal olarak “yeniden doğuş”a
yöneldiği kutsal bir mekân hâline gelmektedir. Burada zaman çizgisel akışını
yitirmekte ve hacı, geçmişle şimdi arasında döngüsel bir sürekliliğe dâhil olmaktadır.
Lings’in kurduğu bu tarihsel bağlantı, Eliade’nin “kutsal zamanın profan zamanı
kesmesi” anlayışını hatırlatmaktadır (Eliade, 2023). Arafat, bu bakımdan, hacının
Tanrı ile ilişkisinde zamanın yeniden kurulduğu bir bilinç alanıdır.

Ahmet Turan Alkan’ın hac tecrübesine ilişkin gözlemi, bilginin yalnızca
zihinsel bir faaliyetle sınırlı kalmadığı, kutsal mekânın duyusal ve tefekkürî bir
farkındalık alanı oluşturduğu göstermektedir. Tavaf anında doğan sezgi, onun için
düşüncenin soyut bir alandan çıkıp yaşantıya dönüştüğü bir dönüm noktasına işaret
etmektedir:

“Hac bir dini hadise ve din şüphesiz vicdani ve şahsi bir mesele; lakin Umre
tavafı esnasında şu hakikati fark ettim ki, doğrudan ve dolaylı olarak İslâm'la ilgili
araştırma yapanların, zihni seviyede İslâmi meselelere kafa yoranların,
akademisyenlerin, gazetecilerin, tarihçilerin, siyaset adamlarının veya tefekkür
ehlinin bir kere olsun haccetmesi şart” (Alkan, 2010, s. 34).

Alkan’ın “bir kere olsun haccetmek şart” ifadesi, bilginin yalnızca akılla
sınırlı olmadığını, sezgi ve tecrübeyle tamamlanan çok katmanlı bir yapıya sahip
olduğunu ima etmektedir. Bu yaklaşım, modern bilgi anlayışının dışladığı sezgisel
bilme biçimlerine ontolojik bir meşruiyet kazandırmaktadır. Hac, bu anlamda
bilginin yalnızca zihinsel bir birikim değil, kalbin, bedenin ve mekânın katıldığı
bütüncül bir idrak süreci olduğunu hatırlatmaktadır.

89



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
Fethi Tevetoğlu’nun anlatısında, kutsal topraklara varış anı bir ibadetin

başlangıcını ve aynı zamanda zihinsel bir uyanışı temsil etmektedir. Kutsal mekânın
tarihsel ağırlığıyla modern dünyanın ışıkları arasındaki karşılaşma, yazarın içinde
derin bir sorgulama ve farkındalık uyandırmaktadır:

“Cenab-ı Hak'kın insanoğullarına gönderdiği en ulu Peygamberi ve yüce
dinimizin o şanlı tarihini koynunda taşıyan mübarek topraklara, gece yarısında, gün
gibi parıldayan ışıklarla inerken gördüğüm bu aydın ülkenin muazzam kalkınması
karşısında hayret ve hayranlıkla doldum. Birbirimizi ne kadar az ve noksan
tanıdığımıza üzüldüm, sıkıldım ve utandım” (Tevetoğlu, 1966, ss. 47-48).

Fethi Tevetoğlu’nun anlatısında, kutsal topraklara varış anı bir ibadet
başlangıcından çok, derin bir zihinsel uyanışı temsil etmektedir. Kutsal mekânın
tarihsel anlamı ile modern dünyanın dinamizmi arasındaki karşılaşma, yazarda hem
hayranlık hem de içsel bir sorgulama uyandırmaktadır. “Cenab-ı Hak’kın
insanoğullarına gönderdiği en ulu Peygamberi ve yüce dinimizin o şanlı tarihini
koynunda taşıyan mübarek topraklara…” sözleriyle dinî süreklilik vurgulanırken,
“birbirimizi ne kadar az ve noksan tanıdığımıza üzüldüm, sıkıldım ve utandım”
ifadesi, İslam toplumları arasındaki iletişim eksikliğinin farkına varış anını temsil
etmektedir. Bu farkındalık, haccın bireysel bir arınma tecrübesinden öte, ümmet
bilincini yeniden kurma yönünde düşünsel bir dönüşüm işlevi taşıdığını
göstermektedir. Tevetoğlu’nun “aydın ülke” nitelemesi, modern dünyanın
ilerlemesine duyulan hayranlığı yansıtırken, “birbirimizi tanımamış olmanın acısı”
ise bu ilerlemenin manevi birlikten yoksun kaldığına dair bir öz eleştiriyi dile
getirmektedir. Bu ikili duygu, hac yolculuğunu hem medeniyet farkındalığı hem de
ahlaki sorumluluk üretme zemini haline getirmektedir. Böylece Tevetoğlu’nun
deneyimi, kutsal yolculuğun entelektüel boyutunun bireysel tefekkürle birleşerek
düşünsel bir yeniden doğuşa dönüştüğünü ortaya koymaktadır.

Modern dindarlık, ibadeti giderek daha fazla tüketim pratiklerinin estetiği
içinde yeniden üretmektedir. Dini mekânlar, hatıra fotoğraflarının fonuna; ritüeller
ise duygusal doyumun kısa süreli formlarına dönüşmektedir. Bu dönüşüm, kutsal
olanı gündelik tüketim kültürünün nesnesi hâline getirirken, ibadetin içsel derinliğini
de aşındırmaktadır. Ramazan Kayan’ın hac anlatısı, bu yüzeysel dindarlık
biçimlerine yöneltilmiş bir eleştiri olarak okunabilir. Yazar, haccı metalaştıran
anlayışlara karşı, onu bilinçli bir varoluş eylemi olarak yeniden tanımlamaktadır:

“Yine hac, ne günah çıkarma seremonisi, ne de Cennet'e vize alma

90



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
vesilesidir... Ya da "inanç turizmi" kapsamında dindarların manevi tatmin gezisi
değildir... Hele hele, heder edilmiş bir hayatın sonrasında bir "teselli ibadeti" de
değildir... Sakın haccı Araplara para kazandırma pazarı sananlara kanmayın... Evet,
hac hayatın en son işi değildir... Metreyi, teraziyi terk etme meselesi de değildir...
Hayatı temiz tutma çabasıdır...” (Kayan, 2017, ss. 19-20).

Bu pasajda Kayan, haccı araçsallaştıran modern eğilimleri sorgulamaktadır.
“Günah çıkarma” ya da “inanç turizmi” gibi kavramları kullanarak ibadetin
dünyevîleşmesine karşı çıkmakta; böylece haccın özündeki tefekkür, arınma ve
yeniden doğuş boyutuna vurgu yapmaktadır. Bu söylem, ibadetin yalnızca bir
“yapma” değil, anlamı yeniden düşünme ve kurma süreci olduğunu ortaya koyar.
Kayan’a göre hac, geçmişte işlenen hataları silmekten çok, insanın Tanrı ile bağını
yeniden inşa etme sorumluluğunu üstlenmesidir. Dolayısıyla yazar, haccı
“dindarlığın sınavı” olarak değil, bilincin derinleştiği bir farkındalık alanı olarak
konumlandırmaktadır. Birey, haccı yerine getirirken yalnızca dışsal bir eylemi değil,
varoluşun anlamını da yeniden kurmaktadır (Eliade, 2023). Kayan’ın hac tasavvuru,
ritüelin düşünsel boyutunu ön plana çıkararak, ibadeti bir “zihin ve ruh inşası”
sürecine dönüştürmektedir.

5.5. Dönüşüm Etkisi

Hac yolculuğunun en belirgin yönlerinden biri, bireyin yalnızca kutsal
mekânlarda yaşadığı duygusal yoğunlukla sınırlı kalmayan; gündelik yaşamına,
düşünce biçimine ve ahlaki tutumlarına sirayet eden kalıcı bir dönüşüm yaratmasıdır.
Bu dönüşüm, çoğu zaman “önce” ve “sonra” arasındaki fark üzerinden dile
getirilmekte ve hacdan önceki benlik, dünyevi kaygıların, alışkanlıkların ve sınırların
ağırlığı altında şekillenirken hacdan sonraki benlik, bu ağırlıklardan arınmış,
varoluşunu yeniden tanımlamış bir bilinç düzeyine ulaşmaktadır. Hatıratlarda sıkça
rastlanan bu tür dönüş anlatıları, ritüelin geçici bir manevî deneyim olmanın
ötesinde, bireyin etik yönelimini, varoluşsal farkındalığını ve toplumsal
konumlanışını dönüştüren kapsamlı bir yeniden doğuş süreci işlevi gördüğünü ortaya
koymaktadır.

Malcolm X’in hac deneyimi, bireysel inanç dönüşümünü aşarak onun siyasal
tahayyülünü, toplumsal adalet anlayışını ve evrensel kardeşlik fikrini kökten
dönüştürmüş ve böylece bir varoluşun yeniden kuruluşuna zemin hazırlamıştır.
Mekke’de farklı ırklardan, dillerden ve renklerden insanların eşit bir teslimiyet içinde
ibadet etmesi, onun zihin dünyasında hem teolojik hem de toplumsal anlamda yeni
bir ufuk açmıştır:

91



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
“Mekke yolunda, hayatımda ilk defa bir uçuş kabinini ziyaret ediyorum.

Pilotların tümü Mısırlı... Onur ve saygı... Büyük onur duydum. Müslüman olduğumu
öğrenmeleri üzerine burada gördüğüm bir saygı ve onurlandırmayı Amerika'da asla
görmedim. Beyaz, esmer, siyahi, kızıl ve sarışın insanlar, hepsi benzer şekilde
davranıyor, bir gibi, kardeş gibi... Mavi gözlü sarı saçlı insanlar siyah tenli kıvırcık
saçlıların yanında tam bir teslimiyetle Allah'a rüku ediyorlar... Aynı Allah'a aynı
saygıyı gösterdikleri için, bunun bir karşılığı olarak aynı (eşit) saygıyı birbirilerine
gösteriyorlar” (X, 2019, ss. 22-23).

Bu anlatıda ritüel, ırk ve sınıf temelli ayrımların askıya alındığı, tevhid
ilkesinin toplumsal düzeyde vücut bulduğu bir birlik alanı kurmaktadır. Malcolm’un
yaşadığı tecrübe, bireysel manevî farkındalığın sınırlarını aşarak, Amerika’daki
ırkçılığın ötesinde insanlığın ortak kökenini fark ettiği bir vahdet bilincine
dönüşmektedir. Bu noktada İslam’ın kardeşlik anlayışı “bütün müminler kardeştir”
ilkesi onun için soyut bir inanç değil, fiilen yaşanabilir bir toplumsal gerçeklik hâline
gelmiştir. Bu dönüşüm, Weber’in “dini etik” kavramı ışığında değerlendirildiğinde,
ibadetin bireyin içsel arınmasıyla birlikte toplumsal sorumluluk bilincini de besleyen
bir ahlaki eylem biçimi kazandığı görülmektedir (Weber, 2020). Malcolm X için hac,
tevhidin toplumsal tezahürü olarak insanlık bilincinin yeniden doğduğu bir manevi
uyanıştır. Bu uyanış, onun benliğinde ırk temelli ayrışmanın yerine “birlikte var
olma”nın evrensel ahlakını yerleştirmiştir.

Malcolm X’in hac sonrasındaki gözlemleri, kutsal yolculuğun bireyde
yarattığı içsel dönüşümün en somut ifadelerindendir. Hac, onun için yalnızca farklı
milletlerden Müslümanlarla aynı ritüeli paylaşmak anlamına gelmemekte aynı
zamanda yıllar boyunca zihin dünyasında yer etmiş ırksal ayrımların çözülmesine,
insanlığın ortak paydasını fark etmesine zemin hazırlamaktadır:

“Cuma namazı: Kalabalık, tüm renkler, birlik içinde rūku ediyorlar...
Hayatımda ilk defa beyazların etrafında rengin (ırkın) farkına varmıyorum. Beyazlar
beyaz gözükmüyor... İslam gerçekten farkları kaldırdı.. İranlı (beyaz) peşimden geldi,
ailesiyle beraber yemek yememi teklif etti... Nijerya'dan Gana'dan hacılar, çok
konuşkan ve kendilerinden eminler. Hiç kimse bir Müslümanın Amerika'dan
gelebileceğini düşünmüyor gibi…” (X, 2019, s. 24).

Bu satırlarda görüldüğü üzere, hac deneyimi Malcolm X’in bilinç dünyasında
köklü bir yeniden yapılanmaya yol açmıştır. Irk temelli bir kimlik bilincinden
evrensel kardeşliğe yöneliş, onun benliğinde derin bir duygusal arınma ve zihinsel

92



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
açılım yaratmıştır. Hacdan önce “siyah kimliği” üzerinden tanımlanan bir varoluş,
burada “insan olma bilinci”ne evrilmiştir. Malcolm’un “beyazları beyaz olarak
görmemesi” ifadesi, bireysel algının dönüşümüne dair güçlü bir göstergedir ve
ötekinin artık bir tehdit değil, aynı inancın parçası olarak algılandığı bir farkındalığa
işaret etmektedir.

Alptekin’in anlatısında Kâbe’yi seyretmenin tükenmeyen huzuru ile gündelik
yaşamın ‘namaza endeksli’ akışı, aidiyet deneyiminin geçici duygusal yoğunluktan
çıkıp kalıcı bir yaşam ritmine dönüştüğünü göstermektedir. Bu durum, Bourdieu’nun
habitus kavramıyla birlikte düşünüldüğünde, bireysel tecrübenin toplumsal pratiklere
içkinleşerek süreklilik kazandığını ortaya koymaktadır (Bourdieu, 2015). Kutsal
mekânın bakış ve ibadet aracılığıyla sürekli yeniden deneyimlenmesi, aidiyeti
yalnızca duygusal bir bağ değil, bedensel ve zihinsel bir düzen olarak da görünür
kılmaktadır:

“Onu seyretmek o kadar huzur veriyordu ki... Saatlerce aynı noktaya bakmak
insanı yorar, bıkkınlık verir; ama Kâbe öyle değildi. Onu seyretmeye
doyamıyorsunuz. Çünkü ona doyulmuyor. Hep biraz daha, biraz daha, diyor insan.
Orada lügatinizde "yeter, bitsin, son bulsun" yok; "biraz daha" var. Normalde
günlük meşguliyetlerinizin bir an önce bitmesini istersiniz; ama Kâbe'deki hiçbir
anın bitmesini istemiyorsunuz…” (Alptekin, 2009, s. 68).

“Orada kendimi buldum. "Ben buraya aidim. Ben burada kalsam mı acaba?"
diyordum kendime. Hayatım boyunca orada kalmak istiyordum…” (Alptekin, 2009,
s. 71).

“Hem Mekke'de hem de Medine'de hayat namaza endeksli devam ediyordu.
Tabiri caizse hayatımız namazdan ibaretti. Yirmi gün boyunca namaz kıldım, tavaf
yaptım, zemzem suyu içtim. Bütün günüm bunlardan ibaretti” (Alptekin, 2009, s. 92).

Dönüşümün kalıcılaşması, ani duygusal zirvelerden çok gündelik tekrarlar ve
ritüel süreklilik aracılığıyla belirginleşmektedir. Alptekin’in “biraz daha” ifadesi,
hazdan çok bağlılık arzusu taşımakta bu bakış, geçici bir vecd hâlinden sürekli bir
yönelime evrilmektedir. Böylece bakış, geçici bir tecrübeyi aşarak tekrarın sağladığı
aidiyet ilişkisine dönüşmektedir. Bachelard’ın mekânın tekrarlayan deneyimler
aracılığıyla “içselleştirildiği”ne dair vurgusuyla birlikte düşünüldüğünde, bu seyir
arzusu mekânı yalnızca görülen bir yapı olmaktan çıkarıp, hissedilen ve yaşanan bir
varlık alanına dönüştürmektedir (Bachelard, 2023).

93



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
Alptekin’in anlatısında aidiyet duygusu, geçici bir huzur hâlinden ziyade,

geçmişin yüküyle hesaplaşma, şimdide arınma ve geleceğe yönelik bir ahlaki
yönelimi bir araya getiren bütünlüklü bir kimlik sürecine dönüşmektedir. Kâbe bu
noktada, yalnızca “kendisini bulduğu” bir mekân değil, anlatının merkezinde
şekillenen bir anlam odağıdır. Birey burada geçmişini yeniden yorumlar, geleceğe
dair bir yönelim kurar ve kendisini bu döngü içinde yeniden tanımlamaktadır.
Dolayısıyla Alptekin’in aidiyet ifadesi, Ricoeur’ün tanımladığı anlamda bir “anlatı
kimliğinin” inşa sürecine işaret etmektedir. Burada kimlik, sabit bir varlık kategorisi
olmaktan çıkarak bireyin yaşam öyküsünü geçmiş, şimdi ve gelecek ekseninde
bütünleştiren bir anlatısal örgüye dönüşür (Ricoeur, 2020). Kutsal mekân ise bu
anlam bağlarını hem bireysel tecrübe hem kolektif hafıza düzleminde taşıyarak
kimliğin sürekliliğini mümkün kılmaktadır. Hac deneyimi, Alptekin’in hatıratında
duygular, alışkanlıklar ve düşünme biçimleri üzerinden kalıcı bir yeniden yapılanma
sürecidir. Böylece dönüşüm, anlık bir vecd hâlinden çıkıp, gündelik hayata sızan bir
bilinç ve varoluş biçimi hâline gelmektedir.

Hac deneyimi, katılımcıların gündelik alışkanlıklarını dönüştürerek ibadet
merkezli yeni bir yaşam düzeni kurmalarına zemin hazırlamaktadır. Bu değişim,
bireysel iradeden çok, cemaatle paylaşılan ibadet atmosferinin dönüştürücü etkisiyle
şekillenmektedir. Rashid Begg’in hatıratında aktardığı satırlar, bu dönüşümün
gündelik pratikler üzerinden nasıl görünür hale geldiğini ortaya koymaktadır:

“Sekiz gün peş peşe Cemaatle kılınan hiçbir namazı kaçırmadık. Şirin ve ben
gizliden gizliye maneviyat bakımından birbirimizle yarışıyorduk.

…İlk başta düşündüğümden şaşırtıcı bir şekilde daha kolay bir şekilde bu
rutine alışıyordum. Yeniden eve geldiğimde insanlar uzun bir kaftan giydiğim ve
sakal bıraktığım için günlük namazları dine uygun bir şekilde yaptığımı
zannediyorlardı. Bana göre, bu daha çok kolektif toplumsal ortamla ilgili bir şeydi”
(Begg, 2020, s. 13).

Begg’in anlatısı, haccın bireysel bir tecrübeden çok, toplulukla birlikte
şekillenen bir kimlik inşa süreci olduğunu göstermektedir. Begg’in vurguladığı
üzere, ritüel pratiklerin sürekliliği bireysel disiplini yeniden şekillendirirken, bu
dönüşümün asıl kaynağı toplulukla birlikte yaşanan ibadet ortamıdır. Böylece
dönüşümün yönü, yalnızca bireysel iradeye bağlı bir karar olmaktan çıkıp,
Durkheim’ın kolektif bilinç anlayışına uygun biçimde, cemaatin oluşturduğu ortak
atmosferin kuşatıcı etkisiyle şekillenmektedir. Hac sırasında kazanılan düzen, bireyin

94



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
eve döndüğünde dahi toplumsal algı tarafından “daha dindar” bir kişilikle
tanımlanmasına yol açmıştır. Begg’in eve döndükten sonra kaftan giymeyi
sürdürmesi ve sakalını kesmemesi, bu dönüşümün yalnızca içsel bir inanç
tecrübesiyle sınırlı kalmadığını aynı zamanda dışsal semboller aracılığıyla toplumsal
alanda tanınan bir kimlik biçimine dönüştüğünü ortaya koymaktadır. Bu semboller,
bireyin hem kendi inanç sürekliliğini korumasına hem de cemaatin ortak hafızasında
yer edinmesine aracılık etmektedir. Bu bağlamda ikinci bölümde tartışılan ritüelin
hafıza üretici işleviyle birlikte düşünüldüğünde, Begg’in bedeni, cemaatin kolektif
hafızasını yeniden canlandırırken aynı zamanda kendi kimliğini bu hafızanın
sürekliliği içine yerleştirmektedir.

Hac deneyiminin bireyde yarattığı dönüşüm, ritüel tamamlandıktan sonra da
etkisini sürdürerek gündelik hayatın anlam ufkunu dönüştürmektedir. Bu noktada
hac, yalnızca belirli bir zaman ve mekâna sıkışan bir ibadet olmaktan çıkarak bireyin
varoluşuna nüfuz eden dinamik bir bilinç hâline gelmektedir. Leyla İpekçi’nin
ifadeleri, bu süreklilik boyutunu derinlemesine yansıtmaktadır:

“Şimdi bunca yıl sonra, haccın her anlamda psikolojiye de, sosyolojiye de,
siyasete ve felsefeye de net çözüm önerdiğini seziyorum. Belki döndükten sonraki
yaşamımda bunu daha içeriden özümseyeceğim. Haccın hiç bitmeyeceğini, insanda
her an başka bir boyutuyla yansıyacağını hissediyorum” (İpekçi, 2014, s. 164).

İpekçi’nin bu ifadeleri, ritüelin kalıcılığına ve manevî bilincin sürekliliğine
ilişkin derin bir farkındalığı temsil etmektedir. Hac burada, yalnızca bir ibadet formu
değil, bireyin ruhsal, zihinsel ve toplumsal boyutlarını yeniden yapılandıran bütüncül
bir dönüşüm süreci olarak kavramsallaştırılmaktadır. Ritüel süreci boyunca kazanılan
deneyim, bireyin toplumsal bağlarını ve düşünsel yönelimlerini yeniden kurmaktadır.
İpekçi’nin “her an başka bir boyutuyla yansıyor” ifadesi, bu dönüşümün sürekliliğini
ve katmanlı doğasını göstermektedir. Hac bir kez yaşanıp biten bir eylem değil,
insanın iç dünyasında yeniden üretilen bir manevî ritimdir. Bu ritim, hem toplulukla
paylaşılan değerleri diri tutmakta hem de bireyi sürekli bir iç denetim ve farkındalık
hâline çağırmaktadır.

İpekçi’nin anlatısında dönüşüm, duygusal arınmayla toplumsal aidiyetin iç içe
geçtiği bütüncül bir tecrübeye dönüşmektedir. Kutsal mekânın bireyde bıraktığı iz,
tevhid bilincinin yani varlığın tüm alanlarında ilahî birliği fark etme idrakinin
gündelik yaşama taşınmasıyla süreklilik kazanmaktadır. Böylece hac, mekânla sınırlı
bir yolculuğun ötesinde, yaşamın her anına sirayet eden bir bilinç inşası hâline

95



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
gelmektedir. Bu içselleştirilmiş dönüşüm, bireysel varoluşu aşarak toplumsal
düzeyde de yeni bir denge kurmaktadır. Hac, insanın kendi benliğiyle ve başkalarıyla
kurduğu ilişkileri yeniden tanımlamakta böylece ritüel, kolektif hafızanın ve ahlaki
sorumluluğun yeniden üretildiği bir alan niteliği kazanmaktadır. Birey, kutsalın
çağrısını ibadet eyleminin sınırları içinde tutmamakta onu gündelik davranışlarına,
ilişkilerine ve düşünsel dünyasına taşımaktadır. İpekçi’nin anlatısında geçen “haccın
hiç bitmeyeceği” ifadesi, bu süreklilik hâlini açıkça yansıtmaktadır. Hac ibadeti,
zaman içinde sonlanan bir ibadetten ziyade bireyin varoluşuna yayılan bir tezekkür
ve farkındalık pratiğine dönüşmektedir. Bu bilinç hâli, hem bireysel hem kolektif
düzlemde tevhid fikrini diri tutarak, insanın dünyadaki varlığını anlamlandırmasına
imkân vermektedir.

İpekçi’nin hac yolculuğu, yalnızca bireysel arınma ve vecd hâlinde son
bulmamakta bu deneyim, döndükten sonra da zihinsel ve ruhsal bir üretkenliğe
dönüşmektedir. Yazar, yaşadığı dönüşümü kalıcı kılmak ve başkalarına aktarmak
arzusuyla, ibadeti yazınsal bir tanıklık biçimine taşımaktadır. Bu niyet, onun şu
satırlarında somutlaşmaktadır:

“Ellerimi kaldırıp yakarıyorum; "Ya Rabbi, beni gaflet uykularına düşürme.
Döndükten sonra bütün bu yaşadıklarımı yazabileyim, paylaşabileyim. Benim gibi
anı biriktirenlere esinler verecek, onların kendi ibadetlerini derinleştirecek, bizi
birlikte kıyam ettirecek bir dil kurayım, yalnızca Senin rızan için yazayım bütün bu
tanıklıklarımı Yalnız Senin için Allah'ım...” (İpekçi, 2014, s. 180).

İpekçi’nin bu duası, hac sonrası bilincin sürekliliğini ve bu bilincin toplumsal
sorumlulukla iç içe geçerek olgunlaştığını göstermektedir. Burada dua, bireysel bir
yakarışın ötesinde, yaşanan dönüşümün kalıcılığını sağlama ve onu anlam dünyasına
yerleştirme çabasını temsil etmekte ve hac tecrübesinin yazıya aktarılma arzusu,
kişisel arınmanın ortak bir tanıklığa dönüşme iradesini yansıtmaktadır. Bu noktada
hac, bireyin iç dünyasında yaşadığı tecrübeyi kamusal alana taşıyarak kolektif bir
hafıza inşasına katkı sunmaktadır. İpekçi’nin “gaflet uykusuna düşmeme” duası,
dönüşümün kırılgan farkındalığını dile getirmektedir. Yazar, bu ifadeyle haccın
manevî canlılığın korunmasını, ibadetin etkisinin zamanla silinmemesini
istemektedir. Bu yönüyle İpekçi’nin duası, hem bilinçte hem eylemde haccın
etkilerinin sürekliliğini mümkün kılan ahlaki bir uyanıklık hâlini temsil etmektedir.

Leyla İpekçi’nin dönüş sonrasına dair gözlemleri, kutsal deneyimin zamansal
sınırlarını aşarak bireyin tüm yaşamına yayılan bir bilinç biçimine dönüştüğünü

96



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
göstermektedir. Onun ifadeleri, bu dönüşümün derinliğini somut biçimde
yansıtmaktadır:

“Yavaş yavaş kabul ediyor bünyemiz dünyayı. Hac müthiş bir ibadet; kendine,
insanlığa, Rabbine doğru. Rahman'ın misafiri olabilmek nasip meselesi. Her gün
yeni bir boyutu geliyor aklına. Hac, sen onu andıkça kendi kendine devam ediyor...
Ev de başka türlü geliyor bana. Kâbe’den başka evimiz olmamış gibi. Her canlıya
sığabileceği bir mekân ayrılmış yeryüzünde” (İpekçi, 2014, ss. 185-187).

İpekçi’nin bu ifadeleri, hac sonrası varoluşsal sürekliliğin ve mekânsal
aidiyetin yeniden tanımlanışının güçlü bir ifadesidir. Yazarın “yavaş yavaş kabul
ediyor bünyemiz dünyayı” cümlesi, dönüşümün bir anda değil, zamana yayılan bir
içselleştirme süreci olarak deneyimlendiğini göstermektedir. Burada “bünyenin
dünyayı kabul etmesi”, hacının bedensel ve ruhsal uyumun yeniden kurulmasını,
yani haccın bireyin tüm varlığına sirayet eden bir yeniden doğuşa dönüşmesini temsil
etmektedir.

İpekçi’ni anlatısında bulunan “Ev de başka türlü geliyor bana. Kâbe’den
başka evimiz olmamış gibi.” ifadesi, dönüşümün mekânsal ve teolojik derinliğini
ortaya koymaktadır. Burada “ev”, artık yalnızca fiziksel bir mekân değil, tevhid
bilincinin yansıdığı bir içsel bütünlük alanıdır. Kâbe’nin merkeze alınması, bireyin
kutsalı içselleştirme biçimini temsil etmekte birey, artık ilahî merkezin yankısını
gündelik yaşam alanında taşımaktadır. Böylece hacının eve dönüşü, sıradan bir “geri
dönme” değil, kutsalın sürekliliğini gündelik yaşama taşıyan yeni bir varoluş biçimi
hâline gelmektedir. İpekçi için ev bile artık başka türlü gelmektedir. Çünkü
İpekçi’nin dünyayla kurduğu ilişki, tevhid bilinciyle yeniden örülmüştür. İpekçi’nin
“Kâbe’den başka evimiz olmamış gibi” ifadesi, nostaljik bir özlemden çok, tevhid
düşüncesinin mekânla kurduğu ontolojik bağı açığa çıkarmaktadır. Hac, bu yönüyle
insanın dünyadaki konumunu yeniden tanımlayan bir emanet bilinci üretmekte insan
artık dünyaya sahip olan değil, onu korumakla yükümlü olan bir varlığa
dönüşmektedir. Bu bilinç hâli, haccın hem sosyolojik hem de dinî boyutlarını
buluşturarak bireyi yalnızca dünyada yaşayan biri olmaktan çıkarmakta onu ilahî
düzenin sürekliliğine şahitlik eden bir özneye dönüştürmektedir.

Hac yolculuğunun tamamlanması, çoğu hacı için fiziksel bir bitişten ziyade
ruhsal bir eksilme ve aynı zamanda sürekliliğin farkına varma anıdır. Bu andan
itibaren birey, kutsal mekânlardan ayrılırken içinde taşıdığı duygusal yoğunluğu ve
manevî farkındalığı gündelik hayatına taşımaya başlamaktadır. Hacdan dönüş,

97



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
aslında kutsal deneyimin sonlanması değil, hafızada, bilinçte ve duygularda yeni bir
biçimde varlığını sürdürmesi anlamına gelmektedir. Arvas’ın dönüş anına dair
gözlemleri, bu sürekliliğin duygusal boyutunu çarpıcı biçimde yansıtmakta, ayrılığın
hüznü, ritüelin içsel yankısına dönüşmektedir:

“Daha uçak pistte hızlanırken içinizi bir hüzün kaplıyor. Kiminin dudakları
titriyor, kimi yüzünü saklıyor. Ben yıllar evvel "Bir kere giden, ikincide niye ısrar
eder anlamıyorum?" dediğimi hatırlıyor, kendime gülüyorum. İlk gelen
hayalindekine kavuşuyor, ikinci ise özlediğine...

Henüz irtifa kazanırken Mükerrem Mekke ile Münevver Medine'yi ne kadar
özlediğinizi anlıyorsunuz. Ve ne kadar özleyeceğinizi...

Bir buruk tebessüm. Belki bir kaç damla gözyaşı.

Hasret mi? (İşte burada camdan dışarı bakıyorsunuz)

Göklercesine!” (Arvas, 2004, s. 95).

Arvas’ın dönüş sahnesine dair anlatısı, hac deneyiminin fiziksel olarak sona
erse de manevî düzlemde devam eden bir iç süreklilik yarattığını göstermektedir.
Arvas’ın “İlk gelen hayalindekine kavuşuyor, ikinci ise özlediğine” ifadesi, ritüelin
yalnızca belirli bir zamanda icra edilen ibadet olmadığını, bireyin varoluşunda yer
eden döngüsel bir özlem hâline geldiğini açığa çıkarmaktadır. Hatırlama eylemi
burada mekânın ötesine geçerek kalpte süreklilik kazanan bir farkındalık biçimine
dönüşmektedir.

Bu çerçevede Arvas’ın gözlemi, hac dönüşünün aslında bir “manevî yankı”
süreci olduğunu ortaya koymaktadır. Birey kutsal mekândan ayrılmış olsa da, ritüelin
duygusal ve bilinçsel izleri benlikte yaşamaya devam etmektedir. Bu durum, bireyin
“hac yolcusu” kimliğini zaman ve mekân sınırlarını aşan bir aidiyet biçimi olarak
sürdürdüğünü göstermektedir. Böylece dönüş, bir bitişten ziyade, kutsal tecrübenin
içsel mekâna taşınarak kalıcı bir şahitlik bilincine dönüşmesidir.

İbrahim Rıfat Paşa’nın anlatısında hac tecrübesi, kalıcı bir zihinsel ve
eylemsel dönüşüm süreci olarak belirmektedir. Onun haccı yalnızca ibadet ritüeliyle
sınırlı kalmamakta bilme, gözlemleme ve belgelemeye dayalı yeni bir yaşam
pratiğine dönüşmüştür. Bu yaklaşım, İbrahim Rıfat Paşa’nın hac yolculuğunu
“tanıklığın üretimi”ne yönelten modern bir bilinçle kavradığını göstermektedir.

98



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
İbrahim Rıfat Paşa, kutsal mekânlarda gördüklerini yalnızca yaşamakla yetinmeyip
kaydetmek, belgelemek ve paylaşmak arzusuyla hareket etmektedir:

“Yanımızda gördüğümüz manzaraları çekecek usta bir fotoğrafçı olsun
istiyordum. Hatta o fotoğrafçının kendim olmasını da arzu ediyordum. Birinci
haccımdan döndükten sonra fotoğrafçılık fennini öğrendim. Fotoğrafçılığı boş
vakitlerimi dolduran bir tutku haline getirdim. O güzel görüntüleri kaydetmek için
tekrar haccetmeye kendimi zorladım. Allah (c.c.) beni istediğime ulaştırdı,
1320/1903 senesinde tekrar ihsanda bulundu, hac emiri tayin edildim” (İbrahim
Rifat Paşa, 2010, s. 28).

İbrahim Rıfat Paşa’nın anlatısı, haccın bireyde manevî bir uyanışın ötesine
geçerek kalıcı bir yaşam pratiği ve benlik dönüşümü oluşturduğunu ortaya
koymaktadır. Onun ifadesinde “fotoğrafçılık fennini öğrenmek”, teknik bir beceri
ediniminin ötesinde, kutsal deneyimin içselleşip üretken bir eylem biçimine
dönüşmesinin simgesi hâline gelmektedir. Bu yönüyle İbrahim Rıfat Paşa’nın
anlatısı, haccın kişiyi “seyreden” bir bilinç hâlinden “tanıklık eden” bir özne
konumuna taşıdığı süreci yansıtmaktadır. Kutsal olanla kurulan ilişki, pasif bir
gözlemden etkin bir anlam üretimine geçmekte birey, gördüğüyle birlikte
düşünmeye, kaydetmeye ve bu tecrübeyi yeniden kurmaya yönelmektedir. İbrahim
Rıfat Paşa’nın ikinci kez hacca gitme arzusu, ritüelin tekrarı değil, dönüşümün
derinleşmesi anlamına gelmektedir. Birey, kutsal mekânın sağladığı deneyimi kendi
yaşam dünyasına taşırken, toplumsal belleğin yeniden üretimine de katkı
sunmaktadır. Hacdan önceki merak ve arayış, hac sonrası bilinçli bir tanıklık ve
üretkenliğe evrilmiştir.

Arif Dülger’in dönüş sonrasına dair ifadesi, hac tecrübesinin bireyde duygusal
yoğunluğun ötesine geçerek düşünsel ve ahlaki bir yenilenme sürecini başlattığını
ortaya koymaktadır:

“Hac benim için imanımı tashih ettiğim, yenilediğim, desteklediğim ve
kuvvetlendirdiğim bir yolculuk oldu. Kur'anı anlamaya çalışarak hayatıma katmanın
bilincini yükledi bana. İnşaallah bu doğrultuda yaşarım bundan sonra. Haccın,
Kur'an ile tasavvur inşaası meyanında insana pratik yaptıran bir ibadet, bir olgu
aynı zamanda” (Dülger, 2018, s. 67).

Dülger’in “imanımı tashih ettiğim, yenilediğim, desteklediğim ve
kuvvetlendirdiğim bir yolculuk” ifadesi, haccın bireyde hem teolojik hem ahlaki
düzeyde yarattığı yenilenmeyi özlü biçimde ortaya koymaktadır. Dülger, haccı

99



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
inancın yeniden anlamlandırıldığı bir bilinç pratiği olarak deneyimlemektedir. Bu
durum, bireyin Tanrı ile ilişkisini tekrar kurduğu, imanın yaşanan bir tecrübe haline
geldiği bir dönüşüm biçimini göstermektedir. Birey, kutsal mekânda yaşadığı
deneyimle birlikte gündelik davranış kalıplarını, düşünme biçimini ve değer
sistemini yeniden örgütlemektedir. Dülger’in “Kur’an’ı anlamaya çalışarak hayatıma
katmanın bilincini yükledi bana” ifadesi, kutsal metinle kurulan ilişkinin pasif bir
okuma sürecinden aktif bir yaşama pratiğine dönüştüğünü göstermektedir. Bu
yönüyle yazarın dönüşümü, imanın bilgiye, bilginin ahlaka dönüştüğü bir varoluşsal
yeniden yapılanma olarak değerlendirilebilir.

Enes Berat Polat’ın Mescid-i Harâm’daki veda sahnesine ilişkin anlatısı, hac
tecrübesinin bireyde yarattığı süreklilik duygusunu ve ayrılıkla birlikte derinleşen
bilinç dönüşümünü yansıtmaktadır. Ziyaretin son anlarında hissedilen yoğun
duygular, ibadetin zamansal bir olgu olmaktan çıkarak bireyin iç dünyasında kalıcı
bir varlık hâline geldiğini göstermektedir. Polat, bu farkındalığı şu ifadelerle dile
getirmektedir:

“Yarın son kez ziyaret edeceğimiz Mescid-i Harâm'da doya doya vakit
geçirmek istedim. Ayrılık günümüz yaklaştıkça vaktin bizim için değeri de artıyor.
İnsan yirmi gün öncesine dönmeyi, yeni baştan ve daha dolu bir şekilde günleri
yaşamayı istiyor” (Polat, 2022, s. 156).

Bu sahne, hacın bireyde yarattığı varoluşsal dönüşümün en yoğunlaştığı
anlardan biridir. Ayrılığa yaklaşmanın yarattığı farkındalık, kutsalın sürekliliğine
yönelik bir özlem üretmekte, birey bu özlem aracılığıyla ibadeti geçmişte kalmış bir
eylem olarak değil, yaşamın tamamına yayılan bir bilinç süreci olarak
içselleştirmektedir. Polat’ın “vaktin değeri”ne yaptığı vurgu, modern zaman
anlayışını aşan bir “manevî zaman bilinci”nin oluştuğunu göstermektedir. Polat’ın
“yeniden yaşama isteği”, kolektif hafızanın canlı tutulma arzusunu ifade etmektedir.
Kutsal mekânla kurulan bağ, bireyin kimliğini yeniden tanımlanmakta, ayrılık, kutsal
deneyimin sona erdiği bir andan çıkarak onun içsel olarak devam ettiği yeni bir
başlangıç hâline gelmektedir.

İlyas Özbay’ın anlatısında ayrılık anı, kutsal tecrübesinin sonundan ziyade
onun içsel yankısının başladığı bir dönem olmuştur. Özbay, bu içsel durumu şu
sözlerle dile getirmektedir:

“Aslında insanın dünyada iken eşinden, dostunda, anasından, babasından,
evladından, akrabalarından, dostlarından ve sevdiklerinden ayrılması kadar zor bir

100



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
şey yoktur. Lâkin Kâbe'den ve Rasulallah'tan ayrılmak kadar daha zor bir şey
yoktur. Zaten biz onları görmeden de sevmiştik. Daha tam olarak kavuşmanın
sevincini doya doya yaşayamadan bir de bakmışsınız ayrılık vakti gelmiş çatmış.
Fakat en önemlisi ve bizleri teselli eden şudur ki; bedenler oradan ayrılırken, çok
şükür kalblerimiz ve ruhlarımız ayrılmıyor, oralarda asılı kalıyor” (Özbay, 2023, s.
305).

Ayrılık duygusunun Özbay’da bir özlemle değil, şükürle dile gelmesi, manevî
tecrübenin geçici bir coşku olmaktan çıkıp içsel bir süreklilik kazandığını
göstermektedir. Bu yönüyle anlatı, Giddens’ın “ontolojik güvenlik” kavramıyla da
örtüşmekte, kutsal tecrübe, bireyin dünya karşısındaki varoluşsal tutarlılığını ve içsel
denge duygusunu güçlendirmektedir (Giddens, 2019). Özbay’ın “kalplerimiz
oralarda asılı kalıyor” ifadesi, bu güvenin mekân üzerinden kurulan bir manevi
süreklilik formuna dönüştüğünü açıkça yansıtmaktadır. Bu içsel süreklilik aynı
zamanda bir kolektif hafıza alanına işaret etmektedir. Hac tecrübesini paylaşan her
birey, benzer duygusal izlerle şekillenen ortak bir bilinç alanına dâhil olmaktadır.
Böylece bireysel hatırlama, toplumsal bir sürekliliğe eklemlenmekte ve kutsalın
hafızası, her bir hacının kalbinde yeniden üretilmektedir. Özbay’ın anlatısı, bu
yönüyle hem bireysel dönüşümün hem de topluluk bilincinin sürekliliğini aynı anda
görünür kılmaktadır.

Muhammed Kurtcephe’nin hac sonrası anlatısı, insanın kendisiyle, inancıyla
ve toplumsal çevresiyle kurduğu ilişkinin sıfır noktasına dönüşümünü
simgelemektedir. Haccın tamamlanması, bu bağlamda geçmişin yüklerinden
arınmanın ötesinde, sorumluluk bilincinin yeniden inşası anlamına gelmektedir:

“İşte bizler de haccımızı yaparak anadan yeni doğmuş gibi tertemiz olduk.
Hayatımızda bembeyaz bir sayfa açtık. Bugün doğumumuzun üçüncü günü. Yani
henüz bebeğiz. Bu bebeği korumalıyız. Onu korumak için tüm tedbirleri almalıyız.
Gıdasının Kur'an ve Sünnet olmasına özen göstermeliyiz. Zamanında ibadet aşılarını
yaptırmalı, insanlardan ve şeytandan gelebilecek zararlara karşı korumalı, ruhunu
bozacak ortam ve arkadaşlardan uzak tutmalı, sohbet meclislerine katılarak manevi
gıda almasına özen göstermeliyiz” (Kurtcephe, 2023, ss. 133-134)

Bu pasaj, haccın bireyde başlattığı dönüşümün “ruhsal yeniden yapılanma”
sürecini görünür kılmaktadır. Yazarın “anadan yeni doğmuş gibi tertemiz olduk”
ifadesi, yalnızca dinî arınmayı değil, toplumsal benliğin yeniden kuruluşunu da
içermektedir. Bu noktada dönüşüm, hem manevî bir doğuş hem de ahlaki öz-denetim

101



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
pratiği olarak anlam kazanmaktadır. Kurtcephe’nin “bebeği korumak” metaforu, dini
etik anlayışıyla birlikte okunduğunda, arınmanın sürekliliğini sağlayan bir içsel
disiplin çağrısına dönüşmektedir (Weber, 2020). Arınmış benlik, burada yalnızca
Tanrı’ya yönelmiş bir ruh hali değil; toplumsal ilişkilerde sorumluluk, nezaket ve
özdenetim bilinciyle yeniden biçimlenen bir eylem öznesidir.

Hac sonrası dönem, bireyin kendi üzerinde kurduğu ahlaki gözetim alanı
olarak tanımlanabilir. Kurtcephe’nin “ibadet aşıları”, “manevî gıda”, “sohbet
meclisleri” gibi ifadeleri, ritüel sonrası benliğin hem içsel hem toplumsal düzlemde
yeniden inşa edildiği denetim alanlarına işaret etmektedir. Birey, bu noktada modern
öznelliğin sınırlarını aşarak “kendi nefsinin terbiyecisi” hâline gelmektedir. Manevî
düzlemde ise Kurtcephe’nin anlatısı, İslam düşüncesinde “nefsin tezkiyesi” olarak
kavramsallaştırılan içsel arınma süreciyle örtüşmektedir. Hac dönüşü kişi artık
dünyayı eski benliğiyle deneyimlememekte; her davranış, kutsal bir yükümlülük
bilinciyle yeniden tartılmaktadır. Kurtcephe’nin “Bebeği korumak” metaforu, bu
kırılganlığın bilincinde bir manevî sürekliliği temsil etmektedir. Bireyin hacda
yaşadığı arınma duygusu bir kez yaşanmış bir olaydan ziyade insanın yaşam boyu
sürdürmekle mükellef olduğu bir kendini yeniden doğurma sürecidir.

Osmanzâde Hüseyin Vassaf’ın hatıratında bulunan dönüş sahneleri, içsel
sürekliliği güçlü bir biçimde yansıtmaktadır. Hac ibadetini “ruhanî bir seyahat”
olarak tanımlayan yazar, kutsal tecrübenin hem duyusal hem düşünsel etkilerini bir
arada taşımaktadır. Vassaf, yolculuğun sonunda şu ifadeleri kullanmaktadır:

“Üçbuçuk aydan beri devam eden seyahatimiz hitama eriyordu. Ruhani bir
seyahat sayesinde âlem-i zahirden de pek çok şeyler görmüş oldum. Dünyada
seyahat gibi tatlı şey olmaz. Seyahattaki zevk bir şeyde bulunmaz. İnsanın fikri daima
seyahatden hâlî, gönlü ise müşahedat-ı ceyyide ve mütenevvianın tesiriyle meserretle
mâlidir. Hususiyle böyle iktisab-ı rıza-yı rahmani ve istihsal-i hoşnudiyet-i mahbub-i
celil-i süphani için edilecek seyahat elbette pek tatlıdır. Tuhaftır, şimdi kalbim zevk-i
zahiriden bahs ederken zevk-i ruhaniye intikal ile murg-i dil canib-i Hicaz'a pervaz
etmek ve oraların ezvak-ı ruhaniyyesinden bahsetmek istiyor. Bu babda yine hissiyat-
ı ruhaniyye ve teessür-perverâneye tabi olmak ve göz yaşları dökmek için vesile-cû
oluyor. Bir tarafdan da evlatlarımı ağuş-i muhabbette sıkmak ve yanaklarını öpmek
için can atıyor. Kardeşim ve sevgili aziz meslektaşlarımla mülakat temenni ediyor.
Ne tatlı hülyadır. Ah cazibe-i vatan ve muhabbet” (Çiftçi, 2011, s. 320).

Bu pasaj, hac tecrübesinin bireyde bıraktığı kalıcı ruhsal dönüşümü ve iki

102



TARTIŞMA B. TAŞKIN

 
dünya arasındaki geçiş hâlini çarpıcı biçimde ortaya koymaktadır. Yazar, “üç buçuk
aydan beri devam eden seyahatimiz hitama eriyordu” derken, fiziksel olarak
tamamlanan bir yolculuğun içsel düzlemde devam ettiğini anlatmaktadır. Vassaf hac
yolculuğu “ruhanî bir seyahat” olarak yeniden tanımlamakta ve bu ifadesinde
deneyimin bedensel bir hareket olmaktan çıkıp manevî bir bilince dönüştüğünü
göstermektedir. Metinde geçen “zevk-i zahir” ile “zevk-i ruhani” arasındaki karşıtlık,
dünyevi ve uhrevî boyutların birbirine geçtiği ikili bir dönüşüm eksenini
kurmaktadır. Vassaf’ın kalbinin “zevk-i zahiriden bahsederken zevk-i ruhaniyeye
intikal etmesi”, kutsal deneyimin bilince işlemiş sürekliliğini, yani hac sonrası ruhun
hâlâ Hicaz yönüne ‘pervaz etmesini’ simgelemektedir. Bu ruhsal dönüşüm, bedensel
dönüş yolculuğa rağmen kalbin hâlâ kutsal coğrafyaya bağlı kalmasıyla görünür hâle
gelmektedir. Ayrıca “evlatlarını ağuş-i muhabbette sıkmak” arzusu, dünyevi sevginin
yeniden kazanılışını; “cazibe-i vatan ve muhabbet” vurgusu ise, kutsal tecrübenin
ardından dünyevi bağların artık yeni bir ruhsal derinlik içinde yeniden anlam
kazandığını göstermektedir.

Yasin Aydoğan’ın Umre Günlüğü’nde dönüş sahnesi, ibadetin hayata yeniden
doğuş biçiminde yaşanan bir varoluşsal dönüşümü temsil etmektedir. Umre
yolculuğunun sonunda yazar, kutsal deneyimin bir “bitiş” değil, dünyevi yaşama
taşan bir “devamlılık” hâline geldiğini şu benzetmeyle dile getirmektedir:

“Başından sonuna akan bir ırmağın, bir güzergâhı takip ederek, yatağını
aşmayarak, taşmayarak seyrettikten sonra denize döküldüğü gibi biz de yeniden
hayat denizine karışacak, hayat deniziyle buluşacağız” (Aydoğan, 2007, s. 115).

Bu pasajda ırmak, insanın kutsal yolculuğunu; deniz ise hayatın sürekliliğini
simgelemektedir. Aydoğan’ın kullandığı “yatağını aşmayan” ve “taşmayarak
seyretmek” ifadeleri, umre yolculuğunun bilinçli, ölçülü ve dengeli bir arınma süreci
olduğunu ima etmektedir. Bu benzetme, ritüelin sınırları içinde biçimlenen bir
dönüşümün, hayatın olağan akışına yeniden karışarak devam ettiğini göstermektedir.
Kutsal deneyim bu bağlamda bir “sonuç”tan ziyade, insanın yaşam bilincini
dönüştüren yeni bir başlangıç eşiğini temsil etmektedir. Aydoğan’ın anlatısında
deniz, dönüşün sembolü olmanın ötesinde, vahdetin mekânı olarak anlam
kazanmaktadır. Irmaklar orada birbirinden ayrışmamakta; hepsi aynı suya, aynı
kaynağa kavuşmaktadır. Bu birleşme, bireyselliğin yitirilmesi anlamına gelmemekte;
tersine, insanın bütünün bir parçası hâline gelmesiyle ulaşılan derin bir varlık
bilincini ifade etmektedir. Dolayısıyla dönüş, dışsal bir yolculuğun bitişi değil,
benliğin içsel merkezine varışıdır.

103



SONUÇLAR B. TAŞKIN

 
6. SONUÇLAR

Bu çalışma, hac ve umre hatıratlarını sosyolojik bir çerçevede ele alarak
kutsal yolculuğun bireysel hafıza, duygulanım ve mekânsal deneyim boyutlarında
nasıl anlamlandırıldığını incelemeyi amaçlamıştır. Araştırma sorusu, hatıratlarda yer
alan anlatıların hac deneyimini hangi temalar, duygulanımlar ve mekânsal yönelimler
üzerinden yapılandırıldığını ortaya koymaya yöneliktir. Yapılan analizler, tezin ana
amaçlarına büyük ölçüde ulaşıldığını göstermiştir. Nitel içerik analizi ve tematik
analiz yoluyla değerlendirilen 33 hatırat, haccın birey tarafından yalnızca dinsel bir
ibadet olarak değil, aynı zamanda dönüşüm, arınma, yoğunlaşma, mekânsal
karşılaşma ve duygusal yeniden yapılanma süreçlerini içeren çok katmanlı bir
deneyim olarak ifade edildiği görülmektedir.

Elde edilen bulgular, hatıratlarda kutsal yolculuğun genellikle üç ana eksen
üzerinden kurulduğunu göstermektedir: duygusal yoğunlaşma, mekânsal deneyim ve
dönüşüm odaklı anlatılar. Duygusal yoğunlaşma, hacıların kutsal mekânlarla
karşılaşmalarında yoğun bir içsel hareketlilik yaşadıklarını, bu deneyimi çoğu zaman
kelimelerle ifade etmenin güç olduğu bir ruh hâli içinde aktardıklarını
düşündürmektedir. Kâbe’yi görme anı, Arafat’ta geçirilen vakit, tavaf ritüelinin
ritmik yapısı gibi unsurlar, hatıratlarda hem bireysel hem de kolektif duygulanımın
önemli göstergeleri olarak öne çıktığı anlaşılmaktadır. Bu bağlamda duygular,
yalnızca bireysel psikolojik süreçler olarak değil; ritüelin toplumsal niteliğiyle ilişkili
deneyim alanları olarak yorumlanabilir.

Mekânsal deneyime ilişkin bulgular, hacıların Mekke ve Medine’deki kutsal
mekânları yalnızca coğrafi birer yer olarak değil, toplumsal ve sembolik anlamlarla
yüklü hafıza mekânları olarak kavramsallaştırdıklarını göstermiştir. Mekânsal
karşılaşmaların, hatıratlarda çoğu zaman dönüşüm sürecini tetikleyen unsurlar olarak
anlam kazandığı; mekânın, duyguları yönlendiren ve bireyin manevî konumlanışını
yeniden düzenleyen bir etken olarak betimlendiği görülmektedir.

Dönüşüm odaklı anlatılar ise hac yolculuğunun gündelik yaşamın alışılmış
örüntülerini askıya aldığı, bireyin kendilik algısını yeniden gözden geçirdiği ve
manevi bir yenilenme sürecine girdiği bir eşik deneyimi sunduğunu
düşündürmektedir. Hatıratlarda, hac yolculuğu aracılığıyla bireylerin kendileriyle,
Allah ile ve toplulukla kurdukları ilişkilerde belirgin bir derinleşme yaşandığına dair
anlatılar yer almaktadır. Arınma, iç muhasebe, sabır, sükûnet, teslimiyet ve yeniden
doğma gibi temaların, bu dönüşüm sürecinin metinsel izleklerini oluşturduğu
görülmektedir.

104



SONUÇLAR B. TAŞKIN

 
Araştırma bulguları aynı zamanda kolektif hafıza ve bireysel hafıza arasındaki

güçlü karşılıklı ilişkiyi de görünür hâle geldiğini göstermektedir. Hatıratlar, bireysel
deneyimin aktarıldığı metinler olmakla birlikte, bu deneyimin kültürel ve dinsel
hafızayla sürekli bir etkileşim içerisinde şekillendiğine işaret etmektedir. Bu açıdan
bakıldığında hatıratların, hac deneyiminin yalnızca bireysel düzeyde değil, toplumsal
düzeyde de anlam üretmeye devam eden bir pratik olduğunu ortaya koyan metinler
olarak değerlendirilebileceği söylenebilir.

Hac ve umre hatıratlarının incelenmesi, yalnızca deneyimin kendisini değil,
bireyleri bu deneyimi yazıya dökmeye yönelten motivasyonları da görünür
kılmaktadır. Hatırat yazımının, bireyin yaşadığı dönüşümü anlamlandırma, deneyimi
kalıcı bir hafızaya dönüştürme ve kutsal yolculuğun yoğunluğunu paylaşılabilir bir
forma aktarma çabasının bir sonucu olarak ortaya çıktığı anlaşılmaktadır. Birçok hacı
için yazma eyleminin, içsel muhasebenin bir uzantısı olduğu kadar yaşanan
tecrübeye tanıklık etme ve bu tanıklığı sonraki kuşaklara aktarma isteğiyle de ilişkili
olduğu görülmektedir. Bu süreçte yazının, bireyin yaşadığı yoğun duyguları,
mekânsal karşılaşmaları ve ritüel deneyimleri metinsel bir düzen içinde
anlamlandırmasına imkân tanıdığı söylenebilir. Bu yönüyle hatıratlar, yalnızca bir
deneyimin kaydı olarak değil, deneyimi anlamlandıran kültürel ve bireysel
mekanizmaların izlerini taşıyan metinler olarak değerlendirilebilir. Dolayısıyla
hatırat yazma motivasyonlarının kendisi de haccın birey üzerindeki dönüştürücü
etkisinin bir göstergesi olup, bu metinlerin neden güçlü birer sosyolojik kaynak
olarak değerlendirilebileceğini açıklamaktadır

Yazarların demografik ve sosyo-kültürel nitelikleri değerlendirildiğinde
hatıratların önemli bir bölümünün entelektüel, sanatçı veya siyasi kimliği olan
bireyler tarafından kaleme alındığı; bu grupta hac deneyiminin çoğunlukla varoluşsal
düşünüş, tefekkür, benlik sorgulaması ve manevi derinleşme üzerinden aktarıldığı
görülmektedir. Diğer bir yazar grubunda ise anlatıların daha çok ritüelin gündelik
yönleri, duygusal yoğunluk ve mekânsal karşılaşmalar üzerinden şekillendiği tespit
edilmiştir. Sosyo-kültürel farklılıklara rağmen tüm hatıratlarda ortaklaşan temel
temanın, haccın bireysel kimliği yeniden kuran, dünyevi bağları askıya alan ve bireyi
manevi bir yenilenme sürecine taşıyan dönüştürücü niteliği olduğu ortaya
çıkmaktadır.

Bu çalışma, hac ve umre hatıratlarının sosyolojik açıdan incelenmesinin
literatürdeki belirli bir boşluğa işaret ettiğini ve bu boşluğun doldurulmasına katkı
sunduğunu göstermektedir. Dini deneyimin metinsel temsiller aracılığıyla

105



SONUÇLAR B. TAŞKIN

 
çözümlenmesinin, duygu sosyolojisi, mekân çalışmaları ve hafıza araştırmaları
açısından önemli bir analitik çerçeve sunduğu söylenebilir. Araştırmada geliştirilen
yaklaşım, hac tecrübesini ritüel uygulamaların ötesine uzanan; bireysel dönüşüm
süreçleri, duygulanımlar ve mekânsal karşılaşmalarla örülü çok katmanlı bir
toplumsal olgu olarak değerlendirmeye imkân tanımaktadır.

Elde edilen bulgular, hac deneyimine ilişkin araştırmaların farklı veri
kaynaklarıyla -sözlü anlatılar, dijital paylaşımlar, etnografik gözlemler ve çeşitli
toplumsal grupların deneyim aktarımları- genişletilebileceğini göstermektedir.
Ayrıca çalışma, dini tecrübenin bireysel hafıza ve kolektif hafıza dinamikleri içinde
nasıl yeniden anlam kazandığını ortaya koyarak, din sosyolojisi alanında metinsel
temsil analizlerinin geliştirilmesine yönelik güçlü bir zemin sunmaktadır. Bu yönüyle
araştırma, hem metodolojik hem de kuramsal açıdan gelecekte yapılacak çalışmalara
yön verici bir potansiyel taşımaktadır.

106



ÖNERİLER B. TAŞKIN

 
7. ÖNERİLER

Bu araştırmanın bulguları, hac ve umre hatıratlarının sosyolojik
çözümlemesinin dinî deneyimin duygusal, mekânsal ve hafızasal boyutlarını görünür
kıldığını göstermektedir. Bununla birlikte çalışma, hac olgusunun daha geniş veri
kaynakları ve disiplinlerarası kuramsal çerçevelerle ele alınmasına yönelik önemli
imkânlar sunmaktadır. Bu nedenle gelecekte yapılacak araştırmalarda farklı
toplumsal grupların deneyimlerinin karşılaştırmalı biçimde incelenmesi, hac
sürecinin bireysel ve kolektif düzeylerde nasıl anlam kazandığını daha kapsamlı bir
bakışla değerlendirmeye katkı sağlayacaktır. Yaş, cinsiyet, eğitim seviyesi, sosyo-
ekonomik konum ve dini habitus gibi değişkenlere dayalı karşılaştırmalar, kutsal
yolculuğun toplumsal çeşitlilik içindeki farklı tezahürlerini analiz etmeyi mümkün
kılacaktır.

Ayrıca hafıza çalışmalarının sunduğu kuramsal yaklaşımların
derinleştirilmesi, hatıratlarda yer alan deneyimlerin kültürel hafıza, anlatı hafızası ve
bedensel hafıza bağlamlarında nasıl biçimlendiğini daha ayrıntılı bir şekilde ortaya
koyacaktır. Assmann’ın kültürel hafıza kuramı, Ricoeur’ün anlatı hafızası yaklaşımı
ve Connerton’ın bedensel hafıza modeli, kutsal mekânlarla kurulan temasın ve ritüel
pratiklerin hatıratlarda nasıl yapılandırıldığını anlamayı kolaylaştırabilir. Bu
kuramsal yaklaşımlar, hac deneyiminin hatıratlar üzerinden yeniden inşa edilen
yönlerini daha bütünlüklü bir bakışla değerlendirmeye olanak sağlayacaktır.

Duygu sosyolojisi açısından yapılacak yeni çalışmalar da önemli bir araştırma
alanı sunmaktadır. Duyguların ritüele eşlik eden bedensel ifadeleri, kolektif ibadetin
yarattığı toplumsal uyum ve duygusal dalgalanmaların kimlik inşasına etkisi
derinlemesine incelenebilir. Bu bağlamda ritüelin bireyde yarattığı duygusal
yönelimlerin sosyal ilişkiler, dini kimlik ve topluluk duygusu üzerindeki uzun vadeli
etkileri araştırılabilir. Duyguların hac deneyimini nasıl yapılandırdığına ilişkin daha
ayrıntılı analizler, din sosyolojisi ve duygu sosyolojisi arasındaki ilişkiyi
güçlendirecektir.

Son olarak mekânsal yaklaşımların geliştirilmesi, haccın güncel koşullar
altında aldığı yeni biçimleri anlamaya katkı sağlayabilir. Modern hac
organizasyonlarının mekân kullanımını dönüştürmesi, artan kalabalıkların mekânsal
deneyimi yeniden şekillendirmesi ve mekânsal düzenlemelerin sınıfsal boyutları,
gelecekte ele alınabilecek önemli araştırma temalarıdır. Mekke ve Medine’nin
modernleşme süreçleri, hacıların mekânı algılama biçimlerini ve bu mekânların
sembolik yoğunluğunu etkileyen dinamikler arasında yer almaktadır. Bu nedenle hac

107



ÖNERİLER B. TAŞKIN

 
mekânlarının fiziksel ve sembolik dönüşümünün disiplinlerarası yaklaşımlarla
incelenmesi, ritüelin günümüzdeki toplumsal ve kültürel bağlamını daha kapsamlı
biçimde ortaya koyacaktır.

Bu öneriler bütün olarak değerlendirildiğinde, hac ve umre deneyiminin farklı
veri türleri, kuramsal bakış açıları ve karşılaştırmalı toplumsal analizlerle daha
derinlikli bir şekilde araştırılabileceği görülmektedir. Böyle bir yaklaşım, kutsal
yolculuğun modern dünyadaki anlamını ve bireysel-kolektif düzeydeki dönüşüm
potansiyelini daha geniş bir bilimsel zemine taşıyacaktır.

 

108



KAYNAKLAR
Abidoğlu, İ. (2021). Bir sosyal fenomen olarak İslam’da hac olgusu (N. M. Kapan,

Ed.; 1. bs). Dün Bugün Yarın yayınları.

Acar, D. (2020). Turizmin tarihî kökenleri – I: Eski çağlar – Mezopotamya
uygarlıkları. Anatolia: Turizm Araştırmaları Dergisi, 31(3), Article 3.
https://doi.org/10.17123/atad.843960

Adam, B. (2015). Yahudilik. İçinde B. Adam (Ed.), Dinler Tarihi El Kitabı (ss.
60-106). Grafiker Yayınları.

Ağar, Ö. K. (1968). Hacdan dönüyorum. İşçi postası matbaası.

Ahmed, S. (2025). Duyguların kültürel politikası (S. Komut, Çev.; 4. bs). Sel
Yayıncılık.

Akın, M. H. (2011). Seyahat ve Değişim. Hece Gezi Özel Sayısı, 174/175/176,
122-125.

Aktürk, H., & Turhan, F. (2021). Şeâirden şuura haccın dönüştürücü gücü: Malcom
X örneği. İçinde Sosyal ve psikolojik boyutlarıyla hac (1. bs, ss. 70-88).
Türkiye Diyanet Vakfı yayınları.

Alkan, A. T. (2010). Hac günlüğü (1. bs). Ötüken.

Alptekin, Y. (2009). Kendime bir iyilik yaptım hacca gittim (İ. Arslan, Ed.; 1. bs).
Nesil yayınları.

Altuntaş, M. (2021). Evrensel İslâm kardeşliğinin tesisi ve Kur’an’da hac ibadeti.
İçinde Sosyal ve psikolojik boyutlarıyla hac (1. bs, ss. 89-109). Türkiye
Diyanet Vakfı yayınları.

Alver, K. (2017). Mekân ve hafıza. Sosyoloji Divanı, 10, 269-273.

Alver, K. (2011). Tebdil-i Mekân: Seyahatin Anlamı Üzerine. Hece Gezi Özel Sayısı,
174/175/176, 74-76.

Arvas, A. S. (2004). Hayatı değiştiren yolculuklar (1. bs). Okul Yayınları.

Assmann, J. (2022). Kültürel bellek: Eski yüksek kültürlerde yazı, hatırlama ve
politik kimlik (4. bs). Ayrıntı yayınları.

Ayar, T. (2015). İslam. İçinde A. Baki (Ed.), Dinler Tarihi El Kitabı (ss. 198-235).
Grafiker Yayınları.

Aydoğan, Y. (2007). Umre günlüğü (1. bs). İtidal Yayınları.

Ayhan, D. (2022). Mekânsal aidiyet mekân sosyolojisine yeni bir bakış (1. bs). Çizgi
Kitapevi.

Bachelard, G. (2023). Mekânın poetikası (A. Tümertekin, Çev.; 1. bs). Minotor
Kitap.

Barut, M. (2022). Hicaz yolları cumhuriyet dönemi bir taşra müftüsünün hac
hatıraları (2. bs). Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları.

Başoğlu, T. (2020). Seyahat (3. bs, C. 7, ss. 227-232). TDV İslam Araştırmaları

109



Merkezi.

Bauman, Z. (2013). Postmodernizm ve hoşnutsuzlukları (İ. Türkmen, Çev.; 2. bs).
Ayrıntı Yayınları.

Bayhan, V. (2022). Gözetim toplumu ve duygular sosyolojisi: Y ve z kuşağı
gençliğinin dugularını sergiledikleri performans sahnesi olarak sosyal medya.
İçinde İ. Yücedağ (Ed.), Duygular sosyolojisi sosyolojide duyguların izini
sürmek (1. bs, ss. 183-223). Paradigma akademi.

Bayraktar, L. (2018). Gayesi Olmayan Yolculuğun Anlamı: İnsan ya da Bergson’da
Hayat Hamlesinin Yaratıcı Coşkusu. İçinde İ. Şahin & D. Depe (Ed.), Bir
Metafor Olarak Yol ve Yolculuk (1. bs, ss. 191-196). Doğu Kütüphanesi.

Bayraktar, O. (2011). Yolun Öğretileri. Hece Gezi Özel Sayısı, 174/175/176, 85-87.

Begg, R. (2020). Hac Güney Afrikalı bir sosyoloğun kutsal/a yolculuğu (A. Yiğit,
Çev.; 1. bs). Sonçağ Akademi.

Berger, P. L. (1993). Dinin sosyal gerçekliği (A. Çoşkun, Çev.; 1. bs). İnsan
yayınları.

Berger, P. L., & Luckmann, T. (2008). Gerçekliğin sosyal inşâsı bir bilgi sosyolojisi
incelemesi (S. Yıldız, Ed.; V. S. Öğütle, Çev.; 1. bs). Paradihma yayıncılık.

Bostancı, N. (2018). Bir Yer Değiştirme ve Yanılsama Olarak Yolculuk. İçinde İ.
Şahin & D. Depe (Ed.), Bir Metafor Olarak Yol ve Yolculuk (1. bs, ss. 59-68).
Doğu Kütüphanesi.

Bourdieu, P. (2015). Pratik nedenler (H. U. Tanrıöver, Çev.; 2. bs). Hil Yayınları.

Boynukalın, M. (2011). Tebliğ. İçinde Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (C.
40, ss. 218-219). Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları.

Can, B. (2021). Zaman içinde mekân (Â. Bedir, Ed.; 1. bs). Hece Yayınları.

Cirhinlioğlu, Z. (2021). Duygulara sosyoloji ile bakmak. İçinde F. G. Cirhinlioğlu
(Ed.), Duygu Psikolojisi (2. bs). Nobel Akademik Yayıncılık.

Civil, Z. (2003). Din sosyolojisi açısından hac [Yayınlanmamış Yüksek Lisans
Tezi]. Marmara Üniversitesi.

Connerton, P. (2019). Toplumlar nasıl anımsar (A. Şenel, Çev.; 3. bs). Ayrıntı
Yayınları.

Çağrıcı, M. (1994). Da’vet. İçinde Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (C. 9,
ss. 16-19). Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları.

Çakmak, F. (2022). Din, statü ve itibar dini temsil ve tipolojiler üzerine hac eksenli
bir inceleme (1. bs). Çizgi Kitapevi.

Çakmak, F. (2015). Haccın sembolik dili üzerine teorik bir değerlendirme. Toplum
Bilimleri Dergisi, 9(17), 125-135.

Çallı, D. S. (2015). Uluslararası seyahatlerin tarihi gelişimi ve son seyahat trendleri
doğrultusunda Türkiye’nin konumu. Journal of Tourism And Research, 4(1).

110



Çiftçi, C. (2011). Osmanzâde Hüseyin Vassaf hicaz hatıratı (1. bs). Kurtuba Kitap.

Dauglas, M. (2021). Saflık ve tehlike/ kirlilik ve tabu kavramlarının bir çözümlemesi
(E. Ahyan, Çev.; 1. bs). Metis Yayınları.

Demirci, S. (2003). Hac günlüğü Sevgili’nin evine doğru (1. bs). Timaş Yayınları.

Demirli, E. (2024). İçinde F. Çelik (Ed.), Hac deyince (2. bs, ss. 29-47). T.C. Diyanet
İşleri Başkanlığı.

Dereli, M. D. (2022). Hervieu-Léger Sosyolojisi: Gelenek, din ve hafıza
ilişkiselliğinde bir sekülerleşme analizi. İnsan ve Toplum, 12(3), Article 3.
https://doi.org/10.12658/M0678

Derrida, J. (2006). Jacques Derrida: İstanbul Mektubu (E. Şimşon, Çev.). Cogito,
47-48, 17-36.

Doğan, İ., & Bulut, M. (2007). Müzakereler. İçinde Türkiye’de hac organizasyonu
sempozyumu (tebliğ ve müzakereler) (7-9 temmuz 2006) (1. bs, ss. 470-473).
Diyanet İşleri Başkanlığı.

Durkheim, É. (2018). Dinsel yaşamın ilk biçimleri (O. Ozankaya, Çev.; 2. bs). Cem
Yayınevi.

Dülger, A. (2018). Kâbe yolunda bir şairin hac günlüğü (Ş. Memiş, Ed.; 1. bs).
İstanbul yayınları.

Eliade, M. (2020). Arayış tarih ve dinde anlam (C. Soydemir, Çev.; 2. bs). Doğu batı
yayınları.

Eliade, M. (2023). Kutsal ve kusal-dışı (H. Aksakal, Ed.; A. Berktay, Çev.; 3. bs).
Ayrıntı yayınları.

Erbaş, A. (2002). İlam dışı dinlerde hac. Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi
Dergisi, 4(5), Article 5. https://doi.org/10.17335/suifd.64833

Erdem, M. (2007). Umre ziyareti üzerine bazı düşünceler. Dinî araştırmalar, 5(29),
Article 29.

Erhan, A. H. (2023). Bir hac yolculuğunun günlükleri (1. bs). Dergâh yayınları.

Erul, B., & Keleş, E. (2018). Haccı anlamak (H. Martı, Ed.; 4. bs). Diyanet İşleri
Başkanlığı.

Esed, M. (2023). Mekkeye giden yol (A. M. Gündoğdu, Çev.; 30. bs). İnsan
Yayınları.

Evliya Çelebi. (2020). İçinde T. Başoğlu (Ed.), Temel İslam Ansiklopedisi (3. bs, C.
2, ss. 496-500). TDV İslam Araştırmaları Merkezi.

Eyüpoğlu, İ. Z. (2022). Türk dilinin etimoloji sözlüğü (3. bs). Say yayınları.

Frankl, V. E. (2019). İnsanın anlam arayışı (S. Budak, Çev.; 51. bs). Okuyan Us.

Gazâlî, İ.-ı. (2024). Yolculuk Adabı Kitabu Adabi’s-Sefer (H. Ünal, Çev.; 1. bs).
Çelik yayınevi.

Gazzali, İ. (2015). El-münkız mine’d-dalal dalaletten hidayete (Ş. Yeltekin, Çev.).

111



Gelenek Yayıncılık.

Geçioğlu, A. R. (2019). Hac ibadetinin bireysel dinî yaşayış üzerindeki etkileri: Bir
tipleme denemesi. Bilimname, 2019(37), Article 37.
https://doi.org/10.28949/bilimname.459959

Giddens, A. (2019). Modernite ve bireysel kimlik geç modern çağda benlik ve toplum
(S. Köseoğlu, Ed.; Ü. Tatlıcan, Çev.; 3. bs). Say Yayınları.

Goffman, E. (2024). Günlük yaşamda benliğin sunumu (B. Cezar, Çev.; 5. bs). Metis
Yayınları.

Göregenli, M. (2021). Çevre psikolojisi insa-mekân ilişkileri (5. bs). İstanbul Bilgi
Üniversitesi Yayınları.

Gros, F. (2024). Yürümenin Felsefesi (A. Ulutaşlı, Çev.; 25. bs). Kolektif Kitap.

Güleç, İ. (2000). Kutsal topraklarda on beş gün (1. bs). Rağbet Yayınları.

Güleryüz, U. (2020). Thomas Cook şirketi’ nin tarihçesi ve batışı. Atatürk
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 24(3), 1433-1445.

Hac. (2020). İçinde T. Başoğlu (Ed.), Temel İslam Ansiklopedisi (3. bs, C. 3, ss.
175-209). TDV İslam Araştırmaları Merkezi.

Halbwachs, M. (2017). Kolektif hafıza (B. Barış, Çev.; 1. bs). Heretik yayınları.

Hamidullah, M. (1984). İslam’da hac. İslam Tetkikleri Dergisi, 8, 123-162.

Haşim, A. (2019). Frankfurt Seyahatnamesi (8. bs). Yapı Kredi Yayınları.

Hatipoğlu, İ. (2008). Rihle. İçinde Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (C. 35,
ss. 106-108). Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları.

Hökelekli, H. (1996). Din psikolojisi (2. bs). Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları.

İbrahim Rifat Paşa. (2010). Mir’atü’l Harameyn bir generalin hac notları (S. Gülen,
Ed.; L. Yavuz, Çev.; 1. bs). Yitik Hazine Yayınları.

İnam, A. (2018). Hiç İçinden Yolculuk. İçinde İ. Şahin & D. Depe (Ed.), Bir Metafor
Olarak Yol ve Yolculuk (1. bs, ss. 43-58). Doğu Kütüphanesi.

İpekçi, L. (2014). Şehrim aşk (1. bs). H Yayınları.

Işık, Ş. (2020). Semboller diliyle hac (1. bs). Nuhbe yayınları.

Kaan, E. O. (2024). İçinde F. Çelik (Ed.), Hac deyince (2. bs, ss. 117-122). T.C.
Diyanet İşleri Başkanlığı.

Kahraman, A. (2021). Hac fiillerinin sembolik anlamı ve hikmetleri. İçinde Sosyal ve
Psikolojik Boyutlarıyla Hac (1. bs, ss. 110-132). Türkiye Diyanet Vakfı
yayınları.

Kahraman, F. (2007). Hacda geleneksel inanç ve davranışlar. İçinde M. Bulut (Ed.),
Türkiye’de hac organizasyonu sempozyumu (Tebliğ ve müzakereler) (7-9
Temmuz2006) (1. bs, ss. 453-467). Diyanet İşleri Başkanlığı.

Karaca, F. (2016). Karaca umrah motıvatıons and effetcts scale. Turkish studies

112



international periodical for the languages, literature and history of Turkish or
Turkic, 11(7), 315-330.

Karacaoğlu, E. (2022). Talat Vasfi Öz’ün hac hatıratı (1. bs). Muhayyel Yayıncılık.

Karagöz, İ., Keskin, M., & Altuntaş, H. (2018). Hac ilmihali (13. bs). Diyanet İşleri
başkanlığı yayınları.

Karahan, H. D. (2021). Kutsal mekân bağlamında İslâmiyet’te hac mekânlarının
değerlendirilmesi. İçinde Sosyal ve pikolojik boyutlarıyla hac (1. bs, ss.
178-224). Türkiye Diyanet Vakfı yayınları.

Karamustafa, K., & Örnek, N. (2019). Modernite ve postmodernite etrafında
şekillenen turizm olgusu ve gelişimi. Tüketici ve Tüketim Araştırmaları
Dergisi, 11(2), 259-290.

Kasapoğlu, A. (2016). Hac psikolojisi (A. Yusufoğlu, Ed.; 1. bs). Çıra Akademi
yayınları.

Kayan, R. (2017). “ben Rabbime gidiyorum” hac çağrısı (2. bs). Çıra yayınları.

Keleş, E. (2007). Umre rehberi (1. bs). Diyanet işleri başkanlığı yayınları.

Kemikli, B. (2024). İçinde F. Çelik (Ed.), Hac Deyince (2. bs). T.C. Diyanet İşleri
Başkanlığı.

Kırboğa, Z. (2024). Farklılaşmış dini pratikler (Umre örneği). Toplum bilimleri
dergisi, 23, Article 23.

Kısakürek, N. F. (2023). Hac’dan çizgiler, renkler ve sesler (18. bs). Büyük Doğu
Yayınları.

Kurşunoğlu, M. S. (2013). Felsefe ve teolojide kutsal Yolculuk tasavvuru: Gerçeklik
seyyahlığı ve Tanrının tolcuları. Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat
Fakültesi Dergisi, 34(34), Article 34. https://doi.org/10.17120/omuifd.02770

Kurtcephe, M. (2023). Hac günlüğü (3. bs). Birgençlik Yayınları.

Küçük, A., Tümer, G., & Küçük, M. A. (2016). Dinler tarihi (7. bs). Berikan
Yayınevi.

Küçükhemek, M. (2017). Kişileşme Süreci Olarak Kutsal Yolculuklar ve Seyyahlık:
Psikanalitik Bir Bakış. mahalle mektebi hayat edebiyat dergisi, 38, 135-144.

Le Breton, D. (2023). Yürümeye Övgü (İ. Yerguz, Çev.; 8. bs). Sel Yayıncılık.

Lefebvre, H. (2017). Gündelik hayatın eleştirisi 1 (Ergüden, Işık, Çev.; 4. bs). Sel
Yayıncılık.

Lefebvre, H. (2023). Mekânın üretimi (I. Ergüden, Çev.; 7. bs). Sel Yayıncılık.

Lings, M. (2013). Başlangıçtan günümüze Mekke (N. Koltaş, Çev.; 1. bs). İnsan
Yayınları.

Mardin, Ş. (2021). Din ve ideoloji (28. bs). İletişim yayınları.

Martı, H. (Ed.). (2022). Hadislerle adım adım hacca (2.). T.C. Diyanet İşleri
Başkanlığı.

113



Massumi, B. (2019). Duygu Politikası (H. Erdoğan, Çev.; 1. bs). Otonom Yayıncılık.

Merleau-Ponty, M. (2017). Algının fenomenolojisi (E. Sarıkartal & E.
Hacımuratoğlu, Çev.; 1. bs). İthaki Yayınları.

Meyerovitch, E. de V. (2003). Mekke İslâm’ın kutsal şehri (1. bs). Şule Yayınları.

Nietzsche, F. (2020). Ecce Homo-Kişi Nasıl Kendisi Olur (N. İldeş, Çev.; 1. bs).
Doğu Batı Yayınevi.

Nora, P. (2022). Hafıza mekânları (M. E. Özcan, Çev.; 2. bs). Doğu Batı Yayınevi.

Olick, J. K., Vinitzky-Seroussi, V., & Levy, D. (2020). Kolektif hafıza kitabı (Z. Can,
Ü. Keskin, & T. Özbek, Çev.; 1. bs). Dipnot Yayınları.

Onay, A. (2007). Hac ibadetinin sosyo-kültürel hayatımıza yansımaları. İçinde M.
Bulut (Ed.), Türkiye’de hac organizasyonu sempozyumu (Tebliğ ve
müzakereler) (7-9 Temmuz2006) (1. bs, ss. 474-492). Diyanet İşleri
Başkanlığı.

Öz, N. (2021). İslam’da hac ibadetinin psiko-sosyal boyutu. Dini Araştırmalar, 24
(61), Article 61. https://doi.org/10.15745/da.990736

Özafşar, M. E., Ünal, İ. H., Ünal, Y., Erul, B., Martı, H., & Demir, M. (Ed.). (2023).
Hadislerle İslam serlevha hadisler (5. bs). T.C. Diyanet İşleri Başkanlığı.

Özalp, Ö. H. (2011). Hac yolunda Kadirî Meşâyihinden Mustafa Necati Ak’ın hac
günlü (Z. Berktaş, Ed.; 1. bs). Timaş.

Özbay, İ. (2023). Milli Görüş’le ömre bedel umre (A. Yususfoğlu, Ed.; 1. bs). Çıra
Yayınları.

Özdemir, A. (2017). Umre yolculuğunun önemi ve sağlayacağı kazanımlar. Avrasya
sosyal ve ekonomi araştırmaları dergisi, 4(10), Article 10.

Özelsel, M. M. (2016). Kalbe yolculuk (4. bs). Kaknüs Yayınları.

Özer, A. U. (2016). Sosyal bi̇li̇mlerde duygulanimsal dönüşün felsefi̇ arka planindan
bakarak duygulanimi anlamak. ETHOS: felsefe ve toplumsal bilimlerde
diyaloglar, 9(1), 28-46.

Özgen, H. K. Ş. (2023). Modern turizm. İçinde N. Kozak (Ed.), Online Türkiye
Turizm Ansiklopedisi. https://turkiyeturizmansiklopedisi.com/modern-turizm

Özkılıç, N. (1996). Bir sevdanın gözyaşları (hac hatıraları) (1. bs).

Perşembe, E. (1998). Dinde sembolün fonksiyonu ve İslâm’da sembolik değerlerin
bugünü. Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 10(10),
Article 10. https://doi.org/10.17120/omuifd.76567

Polat, E. B. (2022). Bir hac günlüğü (1. bs). Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları.

Polatoğlu, E. (2022). Haccın hikmet boyutu ve sembolik yapısı. İslami İlimler
Araştırmaları Dergisi, 12, Article 12. https://doi.org/10.54958/iiad.1193153

Poyraz, H. (2018). ’Yol’dan Çıkan Kavramların Ahlakî Çerçevesi. İçinde İ. Şahin &
D. Depe (Ed.), Bir Metafor Olarak Yol ve Yolculuk (1. bs, ss. 27-42). Doğu

114



Kütüphanesi.

Ricoeur, P. (2020). Hafıza, tarih, unutuş (M. Rifat, Çev.; 2. bs). Metis Yayınları.

Sağlık, G. (2023). Umre günlüğüm (N. M. Çarboğa, Ed.; 1. bs). vekitap yayıncılık.

Schütz, A. (2020). Fenomenoloji ve toplumsal ilişkiler (L. Ünsaldı, Ed.; A. Akan &
S. Kesikoğlu, Çev.; 2. bs). Heretik yayınları.

Seçkiner, M. H. (2020). Seyahat Özgürlüğünün Anlamlandırılması Bağlamında
Seyahat Kavramının Kur’ân-ı Kerîm Perspektifinden Analizi. Sakarya
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 22(42), Article 42.
https://doi.org/10.17335/sakaifd.775580

Serdar, Z. (2021). Cenneti arayan adam septik bir müslümanın yolculuğu (İ.
Kapaklıkaya, Çev.; 7. bs). Mahya yayıncılık.

Sert, İ. (2011). Yolculuğun İşaretleri. Hece Gezi Özel Sayısı, 174/175/176, 77-80.

Sezen, A. (2021). Tekrarlayıcı bir tutku ve eyleme dönüşen hac/umre ziyaretini
anlamaya çalışmak. İçinde Sosyolojik ve psikolojik boyutlarıyla hac (1. bs, ss.
134-153). Türkiye Diyanet Vakfı yayınları.

Sümeyra, C. (2011). Frankfurt Seyahatnamesi. Hece Gezi Özel Sayısı, 174/175/176,
335-338.

Şen, N. (2003). Hac ibadetinin psiko-sosyal yönden değeri [Yayınlanmamış Yüksek
Lisans Tezi]. Sakarya Üniversitesi.

Şeriati, A. (2023). Hac (H. Kırlangıç & D. Örs, Ed.; E. Okumuş, Çev.; 15. bs). Fecr
Yayınları.

Şimşek, Y. (2018). Yol ve Yolculuk Bağlamında Nalan Barbarosoğlu’nun Yol
Işıkları Eseri. Erdem İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi, 74, 117-138.
https://doi.org/10.32704/erdem.450115

Şişman, N. (2007). Hacılar-seyyahlar-tursitler. Din ve Hayat: İstanbul Müftülüğü
Dergisi, 3, 33-36.

Taşpınar, İ. (2023). Doğu dinlerinde hac ibadeti Hinduizm ve Budizm (3. bs).
Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları.

Taylor, C. (2018). Benliğin kaynakları modern kimliğin inşası (S. A. Baş & B. Baş,
Çev.; 10. bs). Küre Yayınları.

Tevetoğlu, C. F. (1966). Mukaddes Topraklar’dan geçen yol (2. bs). Ajans-Türk
matbaası.

Thoreau, H. D. (2022). Yürümek (S. Işık, Çev.; 11. bs). Can Klasik.

Tillich, P. (2000). İmânın sembolleri (A. Çınar, Çev.). Uludağ Üniversitesi İlahiyat
Fakültesi Dergisi, 9(9), Article 1.

Turner, V. (2020). Ritüeller yapı ve anti-yapı (N. Küçük, Çev.; 2. bs). İthaki
yayınları.

Uğraş, M. (2012). Seyahatin sosyolojik imkânı: Evliya Çelebi Seyahatnamesi örneği

115



[Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi]. Selçuk Üniversitesi.

Urry, J. (2018). Mekânları tüketmek (R. G. Öğdül, Çev.; 3. bs). Ayrıntı Yayınları.

Weber, M. (2020). Protestan ahlakı ve kapitalizmin ruhu (M. Köktürk, Çev.; 5. bs).
Bilgesu Yayıncılık.

X, M. (2019). Hac yolunda 1964 günlükleri (Sena Çalkın, Çev.; 1. bs). Ekin
Yayınları.

Yadigâr, A. (2007). Hac günlüğü (3. bs). Zafer Yayınları.

Yılmaz, İ. H. (2022). Sosyal hareket teorilerini duygular sosyolojisi ile yeniden
yorumlamak. Sosyoloji Divanı, 19, 41-53.

Yılmaz, M. K. (1990). Haccın hikmetleri. Diyanet dergisi, 26(3), 47-68.

Yılmaz, S. (2018). Umre ibadetinin hayatın anlamı ve umutsuzlukla ilişkisi üzerine
ampirik bir araştırma. Cumhuriyet İlahiyat Dergisi, 22(1), Article 1.
https://doi.org/10.18505/cuid.417623

Yitik, A. İ. (2015). Budizm. İçinde B. Adam (Ed.), Dinler Tarihi El kİtabı (ss.
356-379). Grafiker Yayınları.

116



ÖZGEÇMİŞ

KİŞİSEL BİLGİLER

İsim Soyisim   :  BÜŞRA TAŞKIN
Doğum Tarihi   :  1995-04-18
Doğum Yeri   :  OSMANGAZİ
Telefon   :  05438858337
E-Posta   :  b.tskn16@gmail.com

EĞİTİM BİLGİLERİ

Okul  Bölüm Baş.
Yılı

Bit.
Yılı

Uludağ Üniversitesi İlahiyat
Fakültesi

Üniversite 2013 2020

Açık Öğretim Lisesi Yurtdışı
Programı (Avrupa) Programı

Lise 2009 2013

Real Schule am Bömberg Lise 2009 2013

117



EKLER

EK 1
1. Ağar, Ö. K. (1968). Hacdan dönüyorum. İşçi postası matbaası.

2. Alkan, A. T. (2010). Hac günlüğü (1. bs). Ötüken.

3. Alptekin, Y. (2009). Kendime bir iyilik yaptım hacca gittim (İ. Arslan, Ed.; 1. bs).
Nesil yayınları.

4. Arvas, A. S. (2004). Hayatı değiştiren yolculuklar (1. bs). Okul Yayınları.

5. Aydoğan, Y. (2007). Umre günlüğü (1. bs). İtidal Yayınları.

6. Barut, M. (2022). Hicaz yolları cumhuriyet dönemi bir taşra müftüsünün hac
hatıraları (2. bs). Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları.

7. Begg, R. (2020). Hac Güney Afrikalı bir sosyoloğun kutsal/a yolculuğu (A. Yiğit,
Çev.; 1. bs). Sonçağ Akademi.

8. Çiftçi, C. (2011). Osmanzâde Hüseyin Vassaf hicaz hatıratı (1. bs). Kurtuba Kitap.

9. Demirci, S. (2003). Hac günlüğü Sevgili’nin evine doğru (1. bs). Timaş Yayınları.

10. Dülger, A. (2018). Kâbe yolunda bir şairin hac günlüğü (Ş. Memiş, Ed.; 1. bs).
İstanbul yayınları.

11. Erhan, A. H. (2023). Bir hac yolculuğunun günlükleri (1. bs). Dergâh yayınları.

12. Esed, M. (2023). Mekkeye giden yol (A. M. Gündoğdu, Çev.; 30. bs). İnsan
Yayınları.

13. Güleç, İ. (2000). Kutsal topraklarda on beş gün (1. bs). Rağbet Yayınları.

14. İbrahim Rifat Paşa. (2010). Mir’atü’l Harameyn bir generalin hac notları (S.
Gülen, Ed.; L. Yavuz, Çev.; 1. bs). Yitik Hazine Yayınları.

15. İpekçi, L. (2014). Şehrim aşk (1. bs). H Yayınları.

16. Kara, İ. (2020). İlk Rize müftüsü Mehmet Hulusi Efendi Rize hadisesi hac
hatıraları  (2. bs). Dergâh Yayınları.

17. Karacaoğlu, E. (2022). Talat Vasfi Öz’ün hac hatıratı (1. bs). Muhayyel
Yayıncılık.

118



18. Kayan, R. (2017). “ben Rabbime gidiyorum” hac çağrısı (2. bs). Çıra yayınları.

19. Kısakürek, N. F. (2023). Hac’dan çizgiler, renkler ve sesler (18. bs). Büyük
Doğu Yayınları.

20. Kurtcephe, M. (2023). Hac günlüğü (3. bs). Birgençlik Yayınları.

21. Lings, M. (2013). Başlangıçtan günümüze Mekke (N. Koltaş, Çev.; 1. bs). İnsan
Yayınları.

22. Mele Hesen el-Hemzevî el-Fakirî. (2023). Şeyh Süleyman er-Raşid’in hac
yolculuğu (C. Sancar, Çev.; 1. bs). Beyan Yayınları.

23. Meyerovitch, E. de V. (2003). Mekke İslâm’ın kutsal şehri (1. bs). Şule Yayınları.

24. Özalp, Ö. H. (2011). Hac yolunda Kadirî Meşâyihinden Mustafa Necati Ak’ın
hac günlü (Z. Berktaş, Ed.; 1. bs). Timaş.

25. Özbay, İ. (2023). Milli Görüş’le ömre bedel umre (A. Yususfoğlu, Ed.; 1. bs).
Çıra Yayınları.

26. Özelsel, M. M. (2016). Kalbe yolculuk (4. bs). Kaknüs Yayınları.

27. Özkılıç, N. (1996). Bir sevdanın gözyaşları (hac hatıraları) (1. bs).

28. Polat, E. B. (2022). Bir hac günlüğü (1. bs). Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları.

29. Sağlık, G. (2023). Umre günlüğüm (N. M. Çarboğa, Ed.; 1. bs). vekitap
yayıncılık.

30. Şeriati, A. (2023). Hac (H. Kırlangıç & D. Örs, Ed.; E. Okumuş, Çev.; 15. bs).
Fecr Yayınları.

31. Tevetoğlu, C. F. (1966). Mukaddes Topraklar’dan geçen yol (2. bs). Ajans-Türk
matbaası.

32. X, M. (2019). Hac yolunda 1964 günlükleri (Sena Çalkın, Çev.; 1. bs). Ekin
Yayınları.

33. Yadigâr, A. (2007). Hac günlüğü (3. bs). Zafer Yayınları.

 

Hatırat kitapları

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

119

http://www.tcpdf.org

