
T.C.
HARRAN ÜNİVERSİTESİ

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ

DOKTORA TEZİ

KUR’AN BAĞLAMINDA SÛFÎLERİN İNSAN ANLAYIŞI: HİCRÎ İLK ÜÇ
ASIR ÖRNEĞİ

MEHMET NURULLAH AYDIN

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI

Şanlıurfa
 2025



T.C.
HARRAN ÜNİVERSİTESİ

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ

DOKTORA TEZİ

KUR’AN BAĞLAMINDA SÛFÎLERİN İNSAN ANLAYIŞI: HİCRÎ İLK ÜÇ
ASIR ÖRNEĞİ

MEHMET NURULLAH AYDIN
(185270107)

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI
Tez Danışmanı: Prof. Dr.  ALİ TENİK

Şanlıurfa
 2025







 

TEŞEKKÜR 

Hamd, insanı en güzel şekilde yaratan ve ona varlıkların en üstünü olacak potansiyeli 

veren Allah’a mahsustur. Salât ve selâm insanların en şereflisi ve varlıkların en üstünü 

olan Muhammed (s.a.v. )’e, âline, her biri insanlıkta kemâlat mertebesine ulaşan 

ashâbına ve Allah yolunda, Hakk’ın muradınca bir hayat benimseyen, ilâhî vasıflarla 

kendilerini zînetleyen bütün mü’minlerin üzerine olsun. 

Tezimin oluşmasında benden yardımlarını esirgemeyen danışman hocam Prof. Dr. Ali 

Tenik’e çok teşekkür ederim. Tezin yazım aşamasında teşvikleriyle ve katkılarıyla 

bana yardımcı olan Dr. Öğr. Üyesi Selim Yılmaz, Doç. Dr. Mehmet Bozkoyun, Doç. 

Dr. Hakan Temir, hocalarıma ve benim için çalışma ortamı oluşturan İstiklal 

Medresesi hocalarına ve talebelerine müteşekkirim. Tezin resmi prosedür kısmında 

sürekli bana yardımcı olan Salih Kaplan hocama teşekkür ederim. Bu günlere 

gelmemde emeği olan rahmetli babam Hacı Arap Aydın’a ve bütün hocalarıma 

minnettarım. Benden maddî manevî yardımlarını esirgemeyen özellikle de dostum 

Yunus Kıransal, abilerim İshak Aydın, Abdulmühsin Aydın, Abdullatif Aydın, 

kardeşim Ahmet Aydın,  eşim ve çocuklarım olmak üzere geniş aileme müteşekkirim.  



 

İÇİNDEKİLER 

TEŞEKKÜR ................................................................................................................ iv 

ÖZET............................................................................................................................. i 

ABSTRACT ................................................................................................................. ii 

SİMGELER ................................................................................................................. iii 

1. GİRİŞ ....................................................................................................................... 1 

1.1. Araştırmanın Konusu, Amacı ve Önemi ........................................................... 1 

1.2. Araştırmanın Metodu ........................................................................................ 9 

1.3. Araştırmanın Kaynakları ................................................................................. 10 

2. BÖLÜMLER .......................................................................................................... 12 

İnsan Kavramının Tarihsel Ve Düşünsel Arka Planı ................................................. 12 

2.1. İNSANIN ETİMOLOJİSİ ............................................................................... 12 

2.2. KLASİK FELSEFEDE İNSAN TASAVVURU ............................................. 13 

2.2.1. Sokrates Felsefesinde İnsan .......................................................................... 17 

2.2.2. Antikçağ Felsefesinde İnsan ......................................................................... 19 

2.2.3. Ortaçağ (Skolastik) Felsefesinde İnsan ........................................................ 22 

2.2.4. Yeniçağ (Modern Dönem) Felsefesinde İnsan ............................................. 24 

2.3. İslam Düşüncesinde İnsan ............................................................................... 26 

2.4. Tasavvuf Anlayışında İnsan ............................................................................ 31 

Kur’an Bağlamında Tasavvufî Düşüncede İnsana İlişkin Olumsuz Nitelikler .......... 41 

3.1. Kur’an’da İnsan ........................................................................................... 41 

3.2. İnsanın Olumsuz Özellikleri ........................................................................ 42 

3.2.1. Zayıflık (Da'f) ...................................................................................... 52 

3.2.1.1. Kur’an’da Zayıflık ........................................................................ 53 

3.2.1.2. Tasavvufta Zayıflık ...................................................................... 56 

3.2.4. Helû’luk (Aşırı hırs–bencillik).................................................................. 59 

3.2.4.1. Kur’an’da Helû'luk ....................................................................... 60 

3.2.4.2. Tasavvufta Helû‘luk ..................................................................... 65 

3.2.2. Acelecilik  (‘Acela) ................................................................................... 65 

3.2.2.1. Kur’an’da Acelecilik .................................................................... 66 

3.2.2.2. Tasavvufta Acelecilik ................................................................... 70 

3.2.3. Cimrilik (Buhl) ......................................................................................... 73 

3.2.3.1. Kur’an’da Cimrilik ....................................................................... 73 



 

3.2.3.2. Tasavvufta Cimrilik ...................................................................... 76 

3.2.5. Nankörlük (Küfrân-ı Ni’met).................................................................... 81 

3.2.5.1. Kur’an’da Nankörlük .................................................................... 82 

3.2.5.2. Tasavvufta Nankörlük .................................................................. 87 

3.2.6. Cahillik (Cehl) .......................................................................................... 90 

3.2.6.1. Kur’an’da Cahillik ........................................................................ 92 

3.2.6.2. Tasavvufta Cahillik ...................................................................... 94 

3.2.7. Ümitsizlik (Ye’s – Kunût) ........................................................................ 97 

3.2.7.1. Kur’an’da Ümitsizlik .................................................................... 98 

3.2.7.2. Tasavvufta Ümitsizlik ................................................................ 101 

3.2.8. Tartışmacılık (Cedel) .............................................................................. 105 

3.2.8.1. Kur’an’da Cedel ......................................................................... 106 

3.2.8.2. Tasavvufta Cedel ........................................................................ 109 

3.2.9. Zalimlik (Zulm) ...................................................................................... 111 

3.2.9.1. Kur’an’da Zalimlik ..................................................................... 112 

3.2.9.2. Tasavvufta Zalimlik .................................................................... 114 

3.3. Sûfîlere Göre İnsanın Olumsuz Vasıflardan Kurtulmasının Benlik Terbiyesi 

Aşamaları .............................................................................................................. 118 

4. SONUÇ ................................................................................................................ 125 

KAYNAKLAR…………………………………………………………………….125 

ÖZGEÇMİŞ………………………………………………………………………..137 

 



 

i 

ÖZET 

DOKTORA TEZİ 

KUR’AN BAĞLAMINDA SÛFÎLERİN İNSAN ANLAYIŞI: HİCRÎ İLK ÜÇ 

ASIR ÖRNEĞİ 

MEHMET NURULLAH AYDIN 

HARRAN ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

Tez Danışman: Prof. Dr. ALİ TENİK 

Aralık Yıl: 2025, Sayfa : 137 

İnsanlık tarihi boyunca insan üzerinde birçok bilim dalı farklı tezler, görüşler ileri 

sürmüşlerdir. Her düşünce ekolu, her din, her inanç ve her inanış insanı birçok yönüyle 

ele alarak kendi düşünce ve anlayışına göre bir değerlendirmede bulunmuştur. Diğer 

taraftan Allah, insanı yaratıktan sonra kendisini başıboş bırakmayarak nasıl 

yaşayacağına dair hayat ilkelerini ortaya koyarak insanı, “insanca” yaşamanın 

gerçeğine yönlendirmiştir. Kur’an’ın asıl hedefi de insanın Hakk’ın muradına göre 

yaşayacağı bir yolu ona göstermektir. İnsanın ontolojik olarak fıtratı da pak ve 

temizdir. Nitekim Allah, insanı en güzel şekilde yaratmış ve ona varlıklar 

hiyerarşisinde zirveye yerleceşek potansiyeli de vermiştir. Fakat imtihan gereği insan, 

kendisini ilâhî yaratılış hakikatinden uzaklaştıracak bir takım olumsuz hasletleri de 

Hak çizgisinde sapınca her an ortaya koyacak bir varlıktır. Kur’an da insanın bu menfî 

sıfatlarını birçok âyet ile haber vermektedir. Kur’an’a göre insanın yapısında bulunan 

başlıca olumsuzluklar; zayıflık, helu’luk (açgözlülük, bencillik), acelecilik, cimrilik, 

nankörlük, ümitsizlik, cahillik, cedel/muhalefet ve zalimliktir. Bu çalışmada; insanda 

bulunan bu hasletler, öncelikle kelime olarak morfolojik açıdan tahlil edildi. Bunların 

Kur’an’da sayı ve yapı bakımından kullanımları hakkında bilgi verildi.   İlk dönem 

sûfîler esas alınarak insanın bu özellikleri açıklandı. Bununla birlikte bir kavram olarak 

“insan” ele alındı. Bu bağlamda insanı ontolojik ve epistemolojik olarak inceleyen 

felsefe biliminin insan konusundaki genel görüşü anlatıldı. 

ANAHTAR KELİMELER: Tasavvuf, Kur’an, Sûfî, İnsan, İnsanın olumsuz 

nitelikleri.  



 

ii 

ABSTRACT 

DOCTORATE THESIS 

THE SUFI UNDERSTANDING OF HUMANITY IN THE CONTEXT OF THE 

QUR'AN: THE EXAMPLE OF THE FIRST THREE CENTURIES OF THE 

HIJRI 

MEHMET NURULLAH AYDIN  

HARRAN UNIVERSITY 

INSTITUTE OF GRADUATE EDUCATION 

DEPARTMENT OF BASIC ISLAMIC SCIENCES 

 

Thesis Supervisor: Prof. Dr. ALİ TENİK 

Aralık Year: 2025, Page: 137 

Throughout human history, various academic disciplines have advanced different 

theories and perspectives on human nature. Every school of thought, religion, belief, 

and worldview has approached the human being from multiple dimensions and has 

offered evaluations in accordance with its own understanding. From the Islamic 

perspective, however, God did not leave humanity unattended after creation; instead, 

God revealed fundamental principles of life that guide human beings toward living in 

a truly “human” manner. The primary aim of the Qur’an is to show human beings a 

path through which they may live in accordance with divine will. Ontologically, 

human nature (fitrah) is pure and untainted. Indeed, God created human beings in the 

most excellent form and endowed them with the potential to attain the highest position 

within the hierarchy of existence. 

Nevertheless, because of the reality of divine testing, human beings also possess 

particular negative inclinations that may emerge when they deviate from the divinely 

ordained path. The Qur’an explicitly addresses these negative attributes through 

numerous verses. According to the Qur’an, the principal negative characteristics 

inherent in human nature include weakness, halū‘ (greed and selfishness), hastiness, 

miserliness, ingratitude, despair, ignorance, disputatiousness/opposition, and injustice. 

In this study, these characteristics are first analyzed lexically and morphologically as 

individual terms. Their frequency of occurrence and structural usage within the Qur’an 

are then examined. Furthermore, from the perspective of early Sufis, these human traits 

are interpreted within a mystical framework. In addition, the concept of “human being” 

is discussed as a philosophical notion, and the general views of philosophy, which 

examine humanity from ontological and epistemological perspectives, are presented. 

KEYWORDS: Sufism, Qur’an, Sufi, Human Being, Negative Human Traits.  



 

iii 

SİMGELER 

b.  : İbn, bin (Oğlu) 

Bkz.  : Bakınız. 

çev.  : Çeviren 

DİA  : Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

Hz.  : Hazreti 

ö.  : Ölüm tarihi 

m.ö.                 : Milattan önce 

m.s.                  : Milattan sonra 

r.a.  : Radıyallahu anh 

r.anhâ.  : Radıyallahu anhâ 

s.  : Sayfa 

s.a.s.  : Sallallahu aleyhi ve sellem 

TDV  : Türkiye Diyanet Vakfı 

thk.  : Tahkik eden 

t.y.  : Basım tarihi yok. 

vb.  : Ve benzeri, ve benzerleri 

vd.  : Ve diğerleri 

y.y.  : Basım yeri yok. 

 



GİRİŞ                                                                                            M. Nurullah AYDIN 

1 

GİRİŞ 

I. Araştırmanın Konusu, Amacı ve Önemi 

Allah, Kur’an’ın asıl muhatabının insan olduğunu bildirmektedir.1 Bunun için 

Kur’an, insanı bütün yönleriyle inceleme konusu yapmıştır. Zira Kur’an, insanın 

yaratılış sebebini, neyden yaratıldığını ve amacını detaylı bir şekilde açıklamıştır.2 

Kur’an’da insan kelimesi, ondan türemiş ve onun için kullanılan benî âdem, beşer ve 

‘abd kelimeleri bir kenara, onun sadece çoğullarından biri olan “nâs” (insanlar) 

lafzının iki yüz kırk (240) defa geçmesi, Kur’an için insanın ehemmiyet derecesini 

göstermektedir.3 

Kur’an, insan için özgür şekilde huzurlu bir hayatın kaynağıdır. “(Ey 

Muhammed!) biz seni ancak âlemlere rahmet olarak gönderdik.” (Enbiyâ, 21/107) 

âyeti de bu hakikati ifade etmektedir. Bu yönüyle Kur’an, insanın Hakk’ın muradınca 

yaşamasını hedeflemektedir ve bu minvalde insana öğretiler sunmaktadır. Allah, 

insanı O’nun muradına göre bir hayat sürmesine kabiliyetli olarak da yaratmıştır. 

Nitekim Kur’an’da,  “O halde yüzünü, Allah'ı bir tanıyarak dine, Allah'ın insanları 

üzerine yaratmış olduğu fıtratına doğrult. Allah'ın yaratışında değişiklik bulunmaz. 

Dosdoğru din budur. Fakat insanların çoğu bilmezler .” (Rûm, 303/30) buyurularak 

bu durum haber verilmektedir.  

Yaratıcı, insanı Hakk’ın muradınca bir yaşam biçimini benimseyip ona göre 

hayat sürmeye, yani insanın Allah’ın boyasıyla boyanmasına davet etmektedir.4  

Bundan dolayı da Allah; insanı, ontolojik olarak sâf ve temiz olan fıtratullah üzere 

yaratmıştır. Allah, hayatın her yönünde insanı iyiliğe sevk eden, onda var olan rahmânî 

sıfatları ortaya çıkaran bir yapıda yaratmıştır.5 Ancak Allah, sadece bununla 

yetinmemiştir. İnsanı, Hakk’ın çekim alanına koyacak, O’na yakınlaştıracak sayısız 

nimetler de insana vermiştir.6 Kur’an’a göre bu nimetlerin bazılarını, aşağıdaki şekilde 

sıralamak mümkündür: 

                                                 
1 Nisâ, 4/174, Yunus, 10/57, 108, 
2 İsa Çelik, Tasavvufî Düşüncede İnsân-ı Kâmil (İstanbul: Kaknüs Yayınları, 2010), 15. 
3 Muhammed Fuâd b. Abdilbâkī b. Sâlih el-Mısrî, el-Muʿcemü’l-müfehres li-elfâẓi’l-Ḳurʾâni’l-Kerîm 

(Kahire: Dâru’l-Hadis, 1364/1944), 726; Çelik, Tasavvufî Düşüncede İnsân-ı Kâmil, 15. 
4 Bakara, 2/138. 
5 Ali Tenik, Sûfî Kişilik ve Ahlak (İstanbul: Ensar, 2022), 26. 
6 Nahl, 16/18. 



GİRİŞ                                                                                            M. Nurullah AYDIN 

2 

a- Allah’ın insanı iki eliyle yaratması7 

b- Allah’ın insana kendi ruhundan üflemesi (insanın ilâhî nafha olması)8 

c- Allah’ın insana esmâyı/Kendi ilmini öğretmesi9 

d- Allah’ın insanları yeryüzündeki halifesi yapması10 

e- Allah’ın insanı en güzel şekilde yaratması11 

f- Allah’ın insanı şerefli (mükerrem) kılması12 

g- Allah’ın insanı diğer yaratılanlardan üstün kılması13 

h- Allah’ın insana elçiler göndermesi14     

Kur’an’a göre, insana bir lütuf olarak bahşedilen bunlar gibi sayısız nimetlerle 

bilcümle; insanın yeryüzünü imar etmesi,15 Allah’ı tanıyıp O’na ibadet etmesi16 ve 

halifelik makamının hakkını vermesi17 amaç edinmiştir. Mâmâfîh insanın 

yaratılmasındaki asıl gaye de bu hakikatlerdir.18 

 Bununla birlikte Allah, insanı yaratır fakat başıboş bırakmaz.19 ve “Artık 

benden size bir hidayet (kitab) geldiği zaman, kim benim hidayetime uyarsa işte o, 

sapıklığa düşmez ve (ahirette) zahmet çekmez. Her kim de benim zikrimden 

(Kur'ân'dan) yüz çevirirse, (bilsin ki) ona dar bir geçim vardır ve onu kıyamet günü 

kör olarak haşrederiz.” (Tâhâ, 20/123, 124) şeklinde buyurarak insanın yaşayacağı 

hayatın bir sınamak olduğunun hakikatini ifade buyurmaktadır. Kur’an’a göre insanda 

mevcut olan bu olumsuzlukların sebebi de insanın kendisidir. Zira Kur’an’da; “(Ey 

insanoğlu!) sana gelen her iyilik Allah'tandır, sana ne kötülük dokunursa 

kendindendir.”  (Nisâ, 4/79) buyurulmak suretiyle insanda bulunan kötü hasletlerin 

sorumluluğunun gerekliklerini yerine getirmeyen insanın kendisi olduğunu 

bildirilmektedir.20 Kur’an’da, insan için birçok menfî sıfatlar ve durumlar 

                                                 
7 Sâd, 38/75. 
8 Secde, 32/9. 
9 Bakara, 2/31. 
10 Bakara, 2/30. 
11 Tîn, 95/4. 
12 İsrâ, 17/70. 
13 İsrâ, 17/70. 
14 Nahl, 16/36. 
15 Hûd, 11/61. 
16 Zâriyât, 51/56. 
17 Ârâf, 7/129. 
18 Ahmet Akbaş, Kur’an’da İnsanın Mutluluğu (İstanbul: Rağbet Yayınları, 2015), 189. 
19 Kıyâmet 75/36. 
20 Tenik, Sûfî Kişilik ve Ahlak, 405. 



GİRİŞ                                                                                            M. Nurullah AYDIN 

3 

zikredilmektedir. Kur’an, bunlar arasında özellikle de bazılarını ön plana 

çıkarmaktadır. Bunları da  

1- Zayıflık21  

2- Helu’luk (açgözlü/bencil),22  

3- Acelecilik23  

4- Cimrilik24  

5- Nankörlük25  

6- Ümitsizlik26 

7- Cahillik27  

8- Cedel (çokça itiraz etmek),28   

9- Zalimlik29    

şeklinde sıralamak mümkündür. Bunların yanı sıra, insanın dünya malına 

düşkünlüğü,30 nimetlere sahip olunca da çok sevinip böbürlenmesi31 ve haddini 

aşması32 Kur’an bağlamında insan için negatif hasletlerdendir. Dikkat edilecek olursa 

insanda bulunabilecek bu olumsuzlukların tümü ahlâkla ilgilidir. Tasavvuf biliminin 

de bir yönüyle ahlâk ilmi olduğu bilinmektedir. Ayrıca bu menfî hasletlere ek olarak, 

diğer canlılarda olmayan ve sadece insanda bulunan nefs (ego/benlik) de insanı  

Allah’tan uzaklaştırabilmektedir.  

Kur’an’da, doğrudan insanı muhatap alıp onun özelliklerini bildiren âyetlerin 

neredeyse tümünde, insanın menfî niteliklerinden bahsedilmektedir. Hatta kimi 

müfessirler bu hakikate dayanarak,  “Ey insan! Seni yaratan, şekillendirip ölçülü 

yapan, dilediği bir biçimde seni oluşturan cömert Rabbine karşı seni ne aldattı?” 

(İnfitâr, 82/6-8) buyruğunda olduğu gibi, Kur’an’da insan/insanlar kelimesinin geçtiği 

âyetlerin   “kâfir insan”ı  amaç edindiğini iddia etmişlerdir. Fakat ilgili âyetler 

                                                 
21 Nisâ, 4/28. 
22 Meâric, 70/19. 
23 İsrâ, 17/11. 
24 İsrâ, 17/100. 
25 Hac, 22/66. 
26 Hûd, 11/9. 
27 Ahzâb, 33/72. 
28 Kehf, 18/54. 
29 İbrahim, 14/34. 
30 Âdiyât, 100/8. 
31 Hûd, 11/10. 
32 Alak, 96/6. 



GİRİŞ                                                                                            M. Nurullah AYDIN 

4 

incelendiğinde bu iddianın doğru olmadığı anlaşılmaktadır. Söz gelimi, “İnsana bir 

sıkıntı dokunduğu zaman, gerek yan yatarken, gerek otururken, gerek dikilirken bize 

dua eder. Kendisinden sıkıntısını gideriverdik mi sanki kendisine dokunan o sıkıntı için 

bize hiç yalvarmamış gibi aldırmadan geçer gider. İşte o aşırı gidenlere yaptıkları 

şeyler böyle güzel gelir.” (Yunus, 10/12) âyetinde îmânî açıdan farketmeksizin bir 

bütün olarak insan cinsi kasdedilmektedir.33 Bu arada insan kelimesinin geçtiği âyetler 

incelendiğinde, genellikle olumsuz insan tipolojisi göze çarpmaktadır.  

İnsanın kendini bilmesi, tanıması onun için son derece önemli olduğu da 

bilinmektedir. İnsanın kendini bilmesi için de “Zararları yok etmek maslahatları 

celbetmekten daha evlâdır”34 kaidesi gereğince, kişinin olumlu özelliklerinden çok, 

öncelikle   olumsuz özelliklerini bilmesi gerekmektedir. Ayrıca kötülük 

cezalandırmayı gerektirirken, iyiliği yerine getirmemenin herhangi bir yaptırımı da 

yoktur. İşte bu sebepten dolayı Kur’an, insanın olumlu özelliklerinden çok olumsuz 

özelliklerini bildirmektedir.35  

İnsan meselesi, sadece Kur’an değil neredeyse bütün bilim dallarının konusu 

olmuştur. Bu bilimlerin başında da felsefe gelmektedir. Bazılarına göre felsefe, 

bilimlerin temeli kabul edilmektedir. İnsan meselesi, felsefe düşüncesi var olduğundan 

beri de onun konusu olmuştur. Özellikle de MÖ 5. yüzyılın ortalarında insan konusu 

felsefenin temel konusu olmuş, hümanizm, felsefî düşünceyi etkisi altına almıştır. 

İnsan, felsefî perspektifte Sümer medeniyetinde olduğu gibi mitolojik olarak değil, 

eleştirel bir bakış açısıyla incelenmiştir. İnsan, felsefî disiplinlerden pratik felsefenin 

araştırma konusu olmuştur. Bu disiplinde insanla birlikte insanın yapıp ettikleri de 

objektif olarak değerlendirmeye tabi tutulmuştur. Fakat sistemli bir şekilde ilk olarak 

insanla ilgili düşünceler ortaya koyan Sokrates (ö. m.ö 399) olmuştur.36 

                                                 
33 Ebû Manṣûr Muḥammed b. Muḥammed el-Mâturîdî, Teʾvîlâtu Ehli’s-Sunne, thk. Mecdî Bâsellûm 

(Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1426), 6/16. 
34 Tâcuddîn ʿAbdulvehhâb b. Taḳıyyuddîn es-Subkî Tâcuddîn es-Subkî, el-ʾEşbâh ve’n-Neẓâîr (b.y.: 

Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1411), 1/105. 
35 Hayati Aydın, Kur’an’da İnsan Psikolojisi (İstanbul: Timaş, 1999), 1. 
36 Ebû Nasr Muhammed b. Muhammed b. Tarhan b. Uzluğ el-Fârâbî, Taḥṣîlü’s-saʿâde, thk. Ali Bu 

Mülhim (Berut/Lübnan: Dâru Mektebeti’l-Hilâl, 1995), 86; Ernst von Aster, İlkçağ ve Ortaçağ 

Felsefe Tarihi, çev. Vural Okur (İstanbul: İm, 2005), 50, 51, 52; Ahmet Arslan, İlkçağ Felsefe Tarihi 

(İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2006), 1/21; Samuel Noah Kramer, Tarih Sümer’de 

Başlar, çev. Hamide Koyukayan (İstanbul: Kabalcı Yayıncılık, 2020), 134; A. S. Rabobert, 

Mebâdiü’l-felsefeti, çev. Ahmed Emin (Mısır: Hindâvî, 2012), 28. 



GİRİŞ                                                                                            M. Nurullah AYDIN 

5 

Platon ve öğrencisi Aristoteles (ö. m.ö 384)’te sistematik olarak incelenen insan 

konusu, yaklaşık on iki asır sonra İslâm düşüncesi için de hareket noktası olmuştur. 

Kelâm ve felsefe ekolleri insanı, ontoloji, epistemoloji, etik, sosyo-politik ve eskatoloji 

gibi çeşitli perspektiflerden inceleme konusu yapmıştır. Bahsi geçen İslâm düşünce 

okulları, insanı araştırırken bir yandan Kur’an ve hadislere müracaat ederek dinin 

naklî/nassî boyutunu korumuş, diğer yandan ise tevârüs ettiği kadim Yunan felsefî 

düşüncelerini nazar-ı dikkate almış ve neticede kendi yorumlarıyla yeni bir İslâm 

düşüncesi tasavvuru ortaya koymuşlardır. İslâm ilim tarihinde, önemli ölçüde kelâmî 

akımların doğuşunun sebebi de olan ve ilk münazara edilen konular arasında, irade 

özgürlüğü ve eskatoloji gibi yönleriyle insan kavramı yer almaktaydı. Böylece insan 

üzerine tartışmalar, kelâm düşüncesinin ve akaid akımlarının doğuşunda azamî 

derecede hayatî rol oynamıştır. Bununla birlikte İnsanı konu edinen bilim dallarının 

asıl amacı, insanın maksimum mutluluğa ulaşmasıdır. Bu bilim dalları, genel olarak 

da bu amaca ahlakla/etikle ulaşılabileceğini savunmaktadırlar.37 Ezcümle insanla ilgili 

öne sürülen tezler, savlar ahlak perspektifinde incelenmektedir. İslâmî düşüncede de 

ahlak konusunun temsilcileri kabul edilen Kindî  (ö. 252/866 [?]), Fârâbî (ö. 339/950), 

İbn Sînâ (ö. 428/1037) ve onların takipçileri, ahlak meselesinde Yunan filozoflarından 

etkilendikleri bilinmektedir. Bundan dolayı da tasavvuf bilimi hariç, İslam 

düşüncesinde insan konusunda özgün, objektif ve elle tutulur bir fikir olmadığı 

düşünülmektedir.38  

Diğer bilim dallarının “insan” meselesine yönelik kimi zaman sorunlu, yetersiz ve 

hatta bireyi daha da ötekileştiren yaklaşımlarının ardından, tasavvufun merhamet ve 

şefkat merkezli perspektifi, insanın hak ettiği değeri en bütüncül biçimde ortaya 

koymaktadır. Sûfîlerdeki insana karşılıksız yaklaşmak, peygamberler ve onları izleyen 

asil rûhlu Allah dostu insanlarla mümkündür. “Allah’a kurbiyet ile kazanılan insana 

dokunmak yaratıcıya dokunmaktır” anlayışlarını sûfîler Kur’an’daki îsâr kavramıyla 

özdeşleştirmektedirler.39 Bu makâm, yalnızca başkalarını düşünme bilincini sûfîye 

vermektedir. Sûfî bu anlayışını da Allah’ın: “…Bir sığınak arayışı içinde kendilerine 

gelenlerin hepsini seven ve başkasına verilmiş olanlara karşı kalplerinde hiçbir haset 

                                                 
37 Ahmet Cevizci, Fesefe Tarihi (İstanbul: Say Yayınları, 2018), 63. 
38 Tenik, Sûfî Kişilik ve Ahlak, 36. 
39 Bkz. Kuşeyrî, er-Risâle, 112; Sülemî, Tabâkât, 120; İbnü’l-Arabî, Fütûhât, IV, 263. 



GİRİŞ                                                                                            M. Nurullah AYDIN 

6 

olmayan, aksine kendileri yoksulluk içinde bulunsalar bile diğerlerini kendilerine 

tercih ederler; işte böyleleri, açgözlülükten korunanlardır, mutluluğa ulaşacak 

olanlar onlardır.” (Haşr/59/9) gibi âyetlerden almıştır. Bu, sûfînin Hak’tan aldığı 

Kerem/ikrâm vasfından kaynaklanmaktadır. Çünkü onlar, “Biz sizi yalnız Allah rızası 

için doyuruyoruz; sizden ne bir karşılık, ne de bir teşekkür bekliyoruz.” (İnsan, 76/9) 

ilâhî hükümleri kendilerine ilke edinen kişilerdir. Sûfî îsâr görevini yerine getirirken, 

cömertliğin zirvesine çıkmıştır. O, aynı zamanda gelecekte muhtaç olabileceği şeyleri 

de ihtiyaç sahibine vermektedir.40 Onun için sûfî, maddeye karşı eğilmeyen, onunla 

padişahlık sürdüren kişi değil, param parça olmuş gönül hırkalarını diken kişidir.41 

Zira sûfî, hakikatte “hiçbir şey olmayan”, yani benlik iddiasından tamamen arınmış 

kimsedir. Gerçek anlamda “bir şey olan” ise, varlıktan ve benlikten sembolik bir 

ölümle uzaklaşabilen kişidir. İnsan, kendi fânî varlığını ölmeyen ve daima diri olan 

Hakk’a adamak suretiyle hakiki diriliğe erişen kimsedir. Bu bağlamda tasavvuf, 

benlikten soyutlanmayı ve kalbî teslimiyeti esas alarak insanı hakikate ulaştıran bir yol 

olarak anlaşılmalıdır..42 

Tasavvuf; insanı, diğer din, inanç ve ilahiyat bilim dallarının insana verdiği 

değerden farklı olarak, dinin kuru bilgi, şeklî ve doktrin yönlerinden kopararak, kesif 

bir duygu, kalbi bilgiden doğan tecrübe ve marifetin cezbedici yönüyle buluşturur. Bu 

buluşma sûfîyi, diğer bilimlerin kuru prensip ve kabullerinin dışına çıkarır ve onu 

insanlarla birleştiren, bütünleştiren, insanı diğer insanlara dokunmak görevi açısından 

bir gölge haline getirir.43 

Tasavvufî anlayışta, mâsivâdan arınan ve ilâhî murada göre tavır takınan insan 

modeli gaye edinilmiştir. Sûfîlerin portresini çizdiği insan tipi budur. Zira onların 

anlayışında insan denilen varlık, Allah’ın kendi suretinde ve iki eliyle yarattığı ilâhî 

nefhadır. Evlîyâullah, “İstediğiniz her şeyden Allah size verdi” (İbrahim, 14/34), 

“muhakkak biz insanı ahsen-ı takvîm üzere (en güzel şekilde ) yarattık” (Tîn, 95/4) vb. 

Kur’an buyruklarına dayanarak insanın mayasında var olan iyiliği ortaya çıkarabilecek 

kabiliyette yaratıldığını savunmuşlardır. Bundan dolayı da sûfîlerin insan konusundaki 

                                                 
40 İbnü’l-Arabî, Fütûhât, IV, 263. 
41 Tenik, Ahmed Kuddûsî ve Tasavvuf Düşüncesi, 325. 
42 Rûmî, Dîvân-ı Kebir, IV, 182. 
43 Tenik, Ahmed Kuddûsî ve Tasavvuf Düşüncesi, 326. 



GİRİŞ                                                                                            M. Nurullah AYDIN 

7 

temel anlayışları; insanın kendisini ilâhî niteliklerle donatması ve bunun neticesinde 

beşerî sıfatlardan kurtulup temizlenmesidir. Ricâlullaha göre, Hakk’ın muradını gaye 

edinen sûfînin negatif bir tavır sergilemesi söz konusu değildir. Çünkü onun için 

mâsivâ olan beşerî sıfatlar yok hükmündedir. Zira sâlik, seyr u sülûka girerek riyâzatla, 

mücâhedeyle, tasavvufî hâllerle ve makâmlarla beşerî hasletleri ilâhî hasletlere 

kalbetmiştir. Sûfîlerin “Allah’ın ahlakıyla ahlaklanın”44 sözünün anlamı da budur. 

Onların bu düşüncesi, Allah’ın kitabına ve Resûlunun sünnetine de aykırı değildir. 

Nitekim Hz. Peygamber, “ Kulum bana (farzlara ilâveten işlediği) nâfile ibadetlerle 

durmadan yaklaşır, nihayet ben onu severim. Kulumu sevince de (âdetâ) ben onun 

işiten kulağı, gören gözü, tutan eli ve yürüyen ayağı olurum. Benden her ne isterse, 

onu mutlaka veririm; bana sığınırsa, onu korurum”45 buyurmaktadır.46 Özet olarak; 

Allah dostlarının insan konusundaki asıl görüşleri, başka bir ifadeyle tasarladıkları 

insan profili; insanın Kur’an’a göre varlık sebebi olan yeryüzüne hayat vermek, Allah’ı 

tanıyıp O’na kulluk etmek ve O’nu temsil etmek sûretindedir. Bu anlayıştaki bir insan 

için de olumsuzluk düşünülememektedir. Hatta bu düşüncede olmayan insanı 

ricâlullah, insandan bile saymamış ve insan cinsinden farklı bir tür olarak 

görmüşlerdir.47 

İnsan meselesinde sûfîlerin temel anlayışları aşağı yukarı böyle olmakla 

birlikte fakat onlar, hümanistler gibi insana mutlak kutsiyet de atfetmemişlerdir.  

Sûfîlere göre, insan ile Hak arasında perde olan bazı olumsuz hasletler vardır ve bunlar 

Kur’an’da bildirilmektedir. Evlîyâullah; Kur’an’da insan için zikredilen bu olumsuz 

vasıfları, Kitap ve Sünnet rehberliğinde açıklamışlardır. Bu arada mükâşefe ehli, bu 

                                                 
44 Ebû Bekr Muḥammed b. Ebî İsḥâḳ b. İbrâhîm el-Buḫârî el-Kelâbâẕî, et-Taʿarruf li’Meẕhebi Ehli’t-

Taṣavvuf (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, ts.), 5. 
45 Ebû ʿAbdullâh Muḥammed b. İsmâʿîl b. İbrâhîm el-Buḫârî el-Buḫârî, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, thk. 

Muḥammed Zuheyr en-Nâṣır (Beyrut: Dâru Ṭavḳi’n-Necât, 1422), 8/105. 
46 Ebu’l-Muğîs Hüseyn b. Mansûr el-Beydâvî Hallâc, Hakâikü’t-Tefsîr, thk. Mahmûd el-Hindî (Kâhire: 

Mektebetü Medbûlî, 2006), 308; Muhyiddîn Muhammed b. Alî b. Muhammed el-Arabî et-Tâî el-

Hâtimî, Rahmetü’n mine’r Rahmân, thk. Mamud Mahmud el-Ğurâb (Dımaşk: Matbaʿatu Nadr, 1410–

1989), 1/94-101. 
47 Muhyiddîn Muhammed b. Alî b. Muhammed el-Arabî et-Tâî el-Hâtimî İbnü’l-Arabî, el-Fütûḥâtü’l-

Mekkiyye (Kahire: Dâru kütübi’l-’arabiyyeti’l-kübrâ, 1270/1854), 4/4; Ebû’l-Ḳâsım el-Ḥuseyn b. 

Muḥammed er-Râğıb el-Iṣfehânî, eẕ-Ẕerîʿa ilâ Mekârimi’ş-Şerîʿa, thk. Ebu’l-Yezîd Ebû Zeyd el-

ʿAcemî (Kahire: y.y., 1428), 130. 



GİRİŞ                                                                                            M. Nurullah AYDIN 

8 

açıklamaları yaparken yaşadıkları derûnî tecrübeleri de eklemeyi ihmal 

etmemişlerdir.48 

Çalışmamızın konusu; şimdiye kadar zikredilen bilgiler ışığında, Kur’an ve ilk 

dönem sûfîler esas alınarak insan için olumsuz olan niteliklerin incelenmesidir. Bu 

çerçevede bu araştırmada Kur’an’ın insan için buyurduğu olumsuz özellikleri tespit 

ettik. Kur’an’a göre insan için menfî olan hasletleri, ilk dönem sûfîlerin bu konudaki 

görüşleri ve anlayışları esas alınarak açıkladık. Bununla da Kur’an’da geçen insanın 

yapısındaki olumsuzlukların bilinmesini amaç edindik. Zira bu olumsuzlukların her 

biri, insanı Allah’tan uzaklaştıran, insan için illet olan birer düşmanlardır. İnsanın 

düşmanını tanıyıp ona göre pozisyon alabilmesi, insan için son derece önemlidir. Bu 

araştırmada, insan ile Allah arasında birer engel olan olumsuzlukların öğrenilmesi  

hedeflenmektedir.  

Bu bağlamda gerek Kur’an’da ve gerek tasavvuf ilminin kaynaklarında olsun 

insan için olumsuzluk bildirilen nitelikleri ve durumları sistematik olarak inceledik. 

Kur’an’da farklı sûreler ve âyetlerde insanın menfî sıfatları açıklanmaktadır. Aynı 

şekilde özellikle de klasik tasavvuf kitaplarında insan için olumsuz olan özellikler bu 

şekilde ele alınmıştır. İnsan için son derece önemli olan olumsuz özelliklerini bilmesi 

de elzemdir.  Zira Allah dostlarının özellikle de insanın kendisini bilmesi üzerine 

mesai harcadıkları bilinmektedir. Nitekim; sûfîlerin“Kendini bilen Rabbini bilir”, 

“kendini bilene, insanların onu övmesi zarar vermez”, “kendini bilen, rahat eder”, 

“kendini bilen sadece ibadetle vasıflanır ve yalnızca Mevlâsıyla övünür”, “kendini 

bilen, onu zem edene kin beslemez”, “kendini bilen, kendisiyle meşgul olur”49 vb. 

sözleri söylemelerinin sebebi de budur. Bu da bu çalışmanın önemini göstermektedir. 

                                                 
48 Hallâc, Hakâikü’t-Tefsîr, 308; İbnü’l-’Arabî, Rahmetü’n mine’r Rahmân, 1/94-101. 
49 Mukammed b. Ali b. Atiyye Ebû Tâlib el-Mekkî, Kûtu’l-Kulûb fî Mu’âmeleti’l-mahbûb ve Vasfi 

Tarîki’l-mürîd ilâ Makâmi’t-Tevhîd (Beyrut: Dârü’l-kütübü’l-’ilmiyye, 2009), 2/239, 2/341; Ebû 

Abdirrahmân Muhammed b. Hüseyn b. Mûsâ es-Sülemî, Tefsîrü’s-Sülemî, ed. Seyyid İmrân (Beyrut: 

Dârü’l-kütübü’l-’ilmiyye, 1437), 2/86; Muhammed b. Hüseyn b. Muhammed b. Musa b. Halid b. 

Sâlim en-Nîsâburî Ebû Abdürrahman es-Sülemî, Tabakâtü’s sûfiye, ed. Mustafa Abdulkadir Âtâ 

(Beyrut: Dârü’l-kütübü’l-’ilmiyye, 1419), 1/414. 



GİRİŞ                                                                                            M. Nurullah AYDIN 

9 

II. Araştırmanın Metodu 

Ahlakî açıdan Kur’an’da doğrudan insan cinsini ilgilendiren âyetleri iki başlık 

altında toplamak mümkündür. Bunlardan biri insan türü için övgü, diğeri ise yergi 

bildiren âyetlerdir. İnsanı medh eden âyetleri de 

1- “Bir zamanlar Rabb'in meleklere: "Ben yeryüzünde bir halife yaratacağım" 

demişti.” (Bakara, 2/30) 

2- “Sonra onu şekillendirip ona ruhundan üfledi. Sizin için işitme, görme ve 

idrak duygularını yarattı. Ne kadar az şükrediyorsunuz!” Secde, 30/9) 

3- “Biz insanı en güzel biçimde yarattık.” (Tîn, 95/4) 

4- “Andolsun, biz insanoğlunu şerefli kıldık.” (İsrâ, 17/70)  

5- “Allah, Âdem’e bütün varlıkların isimlerini öğretti.” (Bakara, 2/31) 

6- “onları (insanları) yarattıklarımızın birçoğundan üstün kıldık.” (İsrâ, 

17/70) 

7-  “Allah, Ey İblis! Ellerimle yarattığıma secde etmekten seni ne alıkoydu?” 

(Sâd, 38/75) şeklinde sıralayıp özetlemek mümkündür.  

Kur’an’da insanla ilgili olumluluk ifade eden bu âyetler ve bunlara benzer diğer 

âyetler incelendiğinde insan cinsini öven Allah, bu övgüyü kendisine nisbet etmiştir. 

Yani; tespit edilebildiği kadarıyla Kur’an’da doğrudan insanı öven âyet 

bulunmamaktadır. Kur’an, insanı öven âyetlerde övgünün kaynağı olarak Allah’ı 

göstermektedir. Nitekim bu tür âyetlerin neredeyse hepsinde “Biz” anlamındaki zamir 

kullanılmıştır. Nefs mütekellim meâ’l-gayr (saygı anlamında şahıs adılı) olan bu 

zamirle de büyüklük kasdedilmiştir ve Allah için kullanılmıştır. Bunun aksine 

Kur’an’da insan için olumsuzluk bildiren özellikler doğrudan insan cinsine nisbet 

edilmiştir. “İnsan zayıf olarak yaratılmıştır.” (Nisâ, 4/21), “İnsan acelecidir.” (İsrâ, 

17/11) vb. âyetler, insanın bu durumuna örnek olarak gösterilebilmektedir. 

Bu araştırmada da böyle bir  metod izlenildi. Bundan dolayı da Kur’an’da 

geçen insanın pozitif özelliklerine değinilmedi. İnsan için olumsuz olan hasletler, 

Kur’an’a başvurularak tespit edildi. Bunların kelime olarak Kur’an’daki kullanım 

şekillerine ve sayılarına dikkat edildi. İnsan için menfîlik ifade eden olumsuz 

özelliklerin anlamları, Arapça sözlüklerden istifade edilerek açıklandı. Tespit edilen 

bu âyetlerin klasik tefsir kitaplarındaki açıklamaları aktarıldı. Son olarak da insan için 



GİRİŞ                                                                                            M. Nurullah AYDIN 

10 

olumsuzluk bildiren bu kavramlar, başta klasik tasavvuf kitaplarından yararlanılarak 

izah edildi. Bununla birlikte bilimlerin ilki kabul edilen felsefe biliminin insan 

hakkındaki görüşleri de kronolojik olarak işlendi.  Bu yöntemle elinizdeki bu çalışma 

bir giriş, iki bölüm ve bir sonuçtan oluşacak şekilde meydana getirildi. Özellikle de 

ikinci bölümde çalışmanın aslını oluşturan Kur’an bağlamında sûfîlerin insanın 

olumsuz özelliklerine bakış açıları, nitel yöntemle aktarıldı. 

III. Araştırmanın Kaynakları 

Bu araştırmada, çalışmanın adıyla doğru orantılı olarak öncelikle Kur’an, bu 

araştırmanın temel kaynakları arasındadır. Kur’an’ı en iyi şekilde açıklayan da Hz. 

Muhammed (s.a.v. )’dir. Çünkü  en büyük müfessir odur. Hz. Peygamber’in Kur’an 

tefsirini günümüze aktaran da sahih hadis kaynaklarıdır. Bundan dolayı bu 

araştırmanın kaynaklarından biri de sahih hadis kitaplarıdır. Bu çalışma, İslamî ilimler 

alanında yapılmıştır. İslamî ilimlerin asıl lügatının da Arapça olduğu bilinen bir 

hakikattır.   Öyle ki Arapçanın İslam dinin dili olduğunu, savunmak mümkündür. İşte 

bu hakikat dikkate alınarak, çalışmada genellikle Arapça kaynaklar kullanıldı. Bunlar 

arasında işârî tefsir alanında yazılan  tefsirleri ve klasik tasavvuf eserlerine öncelik 

verildi. Bunların yanı sıra klasik tefsir kitapları, insanla ilgili olumsuz özellikler 

bildirilen kavramların sözlük anlamları için Arapça lügat kitapları ve insanla ilgili 

bilgiler vermek için felsefe alanında yazılan te’lifatlar araştırmanın temel kaynaklarını 

oluşturmaktadır. Kullanılan kaynakların bazıları şunlardır: 

 - Sehl et-Tüsterî, Tefsîru’l-Kur’an’i’l-‘azîm 

- Hallâc-ı Mansûr , Hekâiku't-tefsîr ev halku halâiku'l-Kur'an ve'l i'tibâr  

- Zünnûn el-Mısrî. et-Tefsîrü’l-’irfânî li’l-Kur’âni’l-kerîm  

- Ebû Tâlib el-Mekkî, Kûtu’l-kulûb fî mu’âmeleti’l-mahbûb ve vasfi tarîki’l-

mürîd ilâ makâmi’t-tevhîd 

- Ebû Bekr Kelâbâzî, et-Ta’arruf li mezhebi ehli’t-tasavvuf ve Bahru’l-

fevâidi’l-musemmâ bi meʿâni’l-ahbâr 

-Abdurrahman es-Sülemî, Hakâiku’t-tefsîr ve Tabakâtü’s-sûfîye 

-Abdülkerîm el-Kuşeyrî, Letâifu'l-işârât 



GİRİŞ                                                                                            M. Nurullah AYDIN 

11 

- Necmeddin Dâye, Bahrü'l-hakâik ve'l-meânî 

- Abdülkâdir Geylânî, Tefsîru’l-cîlânî 

- Ebû Nuaym el-İsfahânî, Hilyetu’l-evliyâʾ ve tabakâtu’l-asfiyâ 

- Rûzbihân el-Baklî, ʿArâʾisü’l-beyân fî hakāʾikı’l-Kurʾân. 

- Gazâlî, İhyâʾu ʿUlûmi’d-Dîn. 

- İbnü’l-Arabî, el-Fütûhâtü’l-mekkiyye ve Rahmetü’n mine’r-Rahmân. 

- Râğıb el-Isfehânî, Tafsîlu’n-neşʾeteyn ve tahsîli’s-saʿâdeteyn, Sıfetü’n-nifâk 

ve ne’tü’l-münâfikîn ve Müfredâtü elfâzi’l-Kurʾân. 

- İbn Ebü’d-Dünyâ, Muhâsebetu’n-nefs  

- İbn ʿAcîbe, el-Bahru’l-medîd fî tefsîri’l-Kurʾâni’l-mecîd  

- Abdulkerim Kesnezânî, Mevsû’atü’l-kesnezânî fîmâ ıstalaha âleyhi ehlü’t-

tasavvuf ve’l-’irfân 

- Fuâd Abdulbaki, el-Mu'cemü’l-mufehres li elfazi’l-Kur'an’ i’l-kerîm 

- Aristoteles, Nıkomakhos’a Etik Aristoteles 

- Ernst Aster, İlkçağ ve Ortaçağ Felsefe Tarihi 

- M. Rahmi Balaban, Felsefe Tarihi 

- Ali Tenik, Sûfî Kişilik ve Ahlak 

- Bedia Akarsu. Felsefe Terimleri Sözlüğü 

- H. Nur Erkızan, A. Kadir Çüçen, Antik Çağ ve Orta Çağ Felsefe Tarihi 

- Ahmet Cevizci, Felsefe Tarih 

Bunların yanı sıra her ne kadar bu çalışmada kaynak olarak pek müracaat 

edilmemiş olsa da aşağıdaki akedemik çalışmalar, modern dönemde yazılmıştır ve bu 

çalışmanın konusunu, farklı bakış açılarıyla işlemişlerdir: 

- Hayati Aydın, Kur'an'da İnsan Psikolojisi 

-  Müberra Purutoğlu, Kur’an’da İnsana Etkisi Açısından Şeytan Ve Nefis 

- Münür Tezcan, Kur’an’da İnsanın İç Denetimi 

- Nermin Özler, Kur’an’da İnsanın Olumlu Ve Olumsuz Özellikleri



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

12 

BİRİNCİ BÖLÜM 

İNSAN KAVRAMININ TARİHSEL VE DÜŞÜNSEL ARKA PLANI 

1.1. İNSANIN ETİMOLOJİSİ  

Arapça bir kelime olarak insan, “أ-ن-س”  kök harflerinden türemiştir. Sözlükte 

göz bebeği, dağın tepesindeki kayalık, parmak ucu, yabanileşmenin ve yalnızlığın 

zıddı sosyalleşmek ve uyumlu olmak, her şeyin solu veya sağı, ayak gibi insandaki çift 

organlar, mızrak ucu, mesken, beşer, “ibn” kelimesiyle kullanıldığında tutum, 

davranış, sırdaş, “müfâ’ale” vezninde olunca görmek, bakmak, hissetmek, duymak, bu 

vezinde “من” car harfiyle geldiğinde öğrenmek, bilmek gibi anlamlara gelmektedir.1 

 Arapçada insan kelimesine yüklenen anlamlar, dikkate alındığında onun için 

kullanılan “hayvan-ı nâtıka”2 (konuşan canlı)  tanımından ziyade onun sosyal yönü ön 

plana çıkmaktadır.  Arapların ehlileştirilmiş eşekler için de bu kelimeden türetilen 

“insiyye” sözcüğünü kullanmaları da bunu desteklemektedir.3 Bunun için insanı 

tanımlarken “insan ancak diliyle insandır”4 demek yerine “insan sosyal bir varlıktır”5 

demek daha isabetli görülmüştür.  

   İnsan kelimesinin aslında “insiyân” olduğu, yani bu kelimenin “nisyân”dan 

(unutmak) türediğini bildirenler olup İbn Âbbas’ın (r.a) “ insanın insan kelimesiyle 

isimlendirilmesinin sebebi, verdiği sözü unutmasıdır” sözünü delil göstermektedirler.6 

İnsanın verdiği sözü unutması Kur’an buyruğuyla sabittir ve o buyruk şöyledir: 

“Kıyamet gününde, biz bundan habersizdik demeyesiniz diye Rabbin Âdem 

oğullarından, onların bellerinden zürriyetlerini çıkardı, onları kendilerine şahit tuttu 

ve dedi ki: Ben sizin Rabbiniz değil miyim? (Onlar da), Evet (buna) şâhit olduk, 

                                                 
1 Ebû ʿAbdurraḥmân el-Ḫalîl b. Aḥmed el-Ferâhîdî el-Ḫalîl b. Aḥmed, Kitâbu’l-ʿAyn, thk. Mehdî el-

Maḫzûmî, İbrâhîm es-Sâmerrâʾî (Beyrut: Mektebetu’l-Hilâl, 1988), 7/304, 305; Ebû’l-Munẕir Seleme 

b. Muslim b. İbrâhîm es-Ṣuḥârî, el-İbâne fî’l-Luġati’l-ʿArabiyye, thk. ʿAbdulkerîm Ḫalîfe vd. 

(Mesḳaṭ: y.y., 1420), 1/247; Ebû Naṣr İsmail b. Ḥammâd el-Cevherî el-Fârâbî Ebû Naṣr el-Cevherî, 

Tâcu’l-Luğa ve Ṣıḥâḥu’l-ʿArabiyye, thk. Aḥmed ʿAbdulğafûr ʿAṭṭâr (Beyrut: Dâru’l-ʿİlm li’l-

Melâyîn, 1407), 3/904, 905; Ebû ʿAbdullâh Muḥammed b. Ebî Bekr b. ʿAbdulḳâdir el-Ḥanefî 

Zeynuddîn er-Râzî, Muḫtâru’s-Ṣıḥâḥ, thk. Yûsuf eş-Şeyḫ Muḥammed (Beyrut; Sayda: ed-Dâru’n-

Nemûẕeciyye, 1420), 20; Ebû’l-Faḍl Muḥammed b. Mukerrem b. ʿAlî Cemâluddîn b. Manẓûr er-

Ruveyfiʿî İbn Manẓûr, Lisânü’l-ʿArab (Beyrut: Dâru Ṣâdır, 1414), 6/16. 
2 Ebü’l-Hasen ʿAlî b. Muḥammed b. ʿAlî es-Seyyid eş-Şerîf Cürcânî, Kitâbu’t-Taʿrîfât, thk. Heyet 

(Beyrut: y.y., 1403), 93. 
3 İbn Manẓûr, Lisânü’l-ʿArab, 6/14. 
4 Takiyettin Mengüşoğlu, İnsan Felsefesi (Ankara: Doğubatı, 2017), 334. 
5 M. Rahmi Balaban, Felsefe Tarihi (İstanbul: Gayret Kitabevi, 1947), 22. 
6 Ebû Naṣr el-Cevherî, Tâcu’l-Luğa ve Ṣıḥâḥu’l-ʿArabiyye, 3/904. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

13 

dediler.” (A’râf 7/172). Unutmak, insan için olumsuz niteliklerden biri olmakla 

birlikte etimolojik olarak “nisyan” kelimesi “ن–س-ي” kök harflerinden türemişken 

insan sözcüğünün aslı ise “أ-ن-س” dır. Yani bu iki kelimenin kök harfleri farklıdır. 

Bundan dolayı da insan kelimesinden nisyan anlamını çıkarmak doğru bir görüş 

olmadığını savunmak mümkündür.   

Arapların “insan” kelimesine yüklediği anlamlardan bir tanesi de perşembe 

günüdür. Onlar bu günü zevk u sefaya ayırdıklarından dolayı bugün için bu kelimeden 

türetilen “mü’nis” sözcüğünü kullanmışlardır. Hz. Ali’nin (r.a) “Allah cenneti 

Perşembe günü yarattı ve onu ‘mü’nis’ ismiyle isimlendirdi” ifadesi de bunu 

desteklemektedir.1 

1.2. KLASİK FELSEFEDE İNSAN TASAVVURU 

Felsefe disiplininde hâkim olan anlayışa göre bir ilim dalında ihtisas sahibi 

olanın söz konusu bilimin kronolojisini bilmesi, diğer alanlardan farklı olarak sadece 

faydalı değil, aynı zamanda zorunludur. Söz gelimi fizik sahasında uzman bir kişinin 

ilgili bilim dalının tarihi serüvenini bilmesi fazla önemsenmemiştir. Fakat felsefede 

uzmanlaşanlar için aynı şeyi söylemek pek isabetli değildir. Nitekim “tarihsiz felsefe 

olmaz” fikri, felsefi çevrelerde meşhur ve makbul olan görüştür. Bu yönüyle felsefe 

tarihi, diğer bilimlerin felsefeden ayrılarak ve felsefe çerçevesinde nasıl bağımsız birer 

disiplinler haline geldiklerini ortaya koyduğu iddia edilmiştir. 2 

Asıl gayesi, insanın ulaşabileceği maksimum mutluluk/saadet ve en son kemal 

olan felsefi düşünce; ilk olarak, ihtilaflı olmakla birlikte nitekim kimilerine göre bu 

bilim, MÖ. 6. yüzyılın başlarında Batı Anadolu’nun İzmir’le Gökova körfezi arasında 

kalan kıyı bölgesinde yani İonya’da, Iraklı Keldaniler arasında ortaya çıkmıştır. 

Sonraları Mısır’a ve oradan da Yunanlılara, bunlardan da Süryanilere ve neticede 

Araplara geçmiştir. Dili Yunanca olan felsefe disiplini, Süryaniceye, bu dilden de 

Arapçaya tercüme edilmiştir. 3  

                                                 
1 İbn Manẓûr, Lisânü’l-ʿArab, 6/16. 
2 Aster, İlkçağ ve Ortaçağ Felsefe Tarihi, 50, 51. 
3 el-Fârâbî, Taḥṣîlü’s-saʿâde, 86; Aster, İlkçağ ve Ortaçağ Felsefe Tarihi, 51, 52; Arslan, İlkçağ Felsefe 

Tarihi, 1/21. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

14 

Bazı bilim insanlarına göre ilimler arasında en eski, Nietzsche’nin deyimiyle 

“bütün başlangıç problemleri metafiziktir”1 Bazılarna göre de bilim dallarının 

temeli/anası olarak kabul edilen felsefe; insan ve evren üzerindeki fikirlere, bunlara 

bağlı olarak dine, efsaneye (mit) ve törelere eleştirel bir bakış açısıyla bakmak 

düşüncesiyle başlamıştır. Felsefe disiplini, problemleri eleştirel bakış açısıyla 

araştırma konusu yapmaktadır. Bu yönüyle felsefi düşünce insanı, Sümer 

medeniyetinde olduğu gibi mitolojik tasvirlerle sadece şiirlerde ele alan, çamurdan 

yaratılan ve Tanrıların çıkarlarına hizmet etsin diye kendisine asli ihtiyaçları verdikleri 

bir varlık olarak görmemiştir.2 

 Tarih boyunca felsefe biliminin üç ana disiplini olmuştur. Bunlar da sırasıyla 

metafizik felsefe, yani doğayla/evren/tabiat ilgilenen, etik/ahlak; araştırma konusu 

insan ve onun yapıp ettikleri olan pratik felsefe ve mantık/logik disiplinleridir.3 Bu üç 

disiplin arasında insan meselesi, her dönemde felsefe bilginlerinin temel araştırma 

konularından olmuştur. Şöyle ki felsefenin kurucusu kabul edilen Thales (m.ö. 

624/623 – m.ö. 548/545) ve onun izinden giden doğa/tabiat filozofları evrenin ilk 

arkesini incelemeye tabi tutmuşlardır. Başta cisimsel bir ilk arkeyi savundukları halde 

daha sonraları cisimsel olmayan soyut ve ussal arkelerin varlığını iddia etmişlerdir. 

Felsefe biliminin ilk döneminden itibaren bu bilim, Parmenides (m.ö. 515 – m.ö. 

460)’in ve Herakleitos (m.ö. 535? - 475)’un zıt kuramlarıyla yani kaostan kozmosa 

geçiş süreciyle ilgili tartışmalar zirveye çıkmıştır.4 Neticede bu dönem düşünürlerin 

üzerinde çalıştığı temel konu, poetik kozmogonilerin kapı araladığı kozmogonisidir.5 

Fakat bu düşünürler, her ne kadar ilk olarak evreni anlamaya çalışmışlarsa da 

insanı da evrenin bir parçası olarak gördükleri için insan konusuna da özel olarak 

olmasa da değinmişlerdir. Sözün gelişi bunların düşüncesinde evrendeki bütün 

gelişmelerin hâkimi logos (akıl) tur. İnsandaki akıl da bu aklın bir parçasıdır.  İnsan 

aklı, Herakleitos’a göre Tanrı kabul edilen ve ateşle bir tutulan evrendeki oluşu 

yöneten tümel aklın bir parçasıdır. Özetle evren, içinde aklın hüküm sürdüğü canlı bir 

                                                 
1 Arslan, İlkçağ Felsefe Tarihi, 1/21. 
2 el-Fârâbî, Taḥṣîlü’s-saʿâde, 86; Aster, İlkçağ ve Ortaçağ Felsefe Tarihi, 51, 52; Arslan, İlkçağ Felsefe 

Tarihi, 1/21; Kramer, Tarih Sümer’de Başlar, 134. 
3 Aster, İlkçağ ve Ortaçağ Felsefe Tarihi, 50. 
4 Cevizci, Fesefe Tarihi, 63; Arslan, İlkçağ Felsefe Tarihi, 1/30. 
5 Arslan, İlkçağ Felsefe Tarihi, 1/32. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

15 

organizmadır. İnsanlar da sanki bu organizmanın çocuklarıdır. Hakikatı kavrayan 

insan aklı, evrenin kutsal aklının bir parçasıdır. Böylece felsefenin daha ilk 

döneminden itibaren evrenle birlikte insan meselesinin de var olduğu 

savunulabilmektedir.1  

Bundan dolayı da Felsefe ilmi var olduğu günden itibaren bir bütün olarak 

evreni anlamak çabasıyla birlikte, insanı kavramak sorunu da bu düşüncenin üzerinde 

durduğu başlıca temel problemlerdendir demek mümkündür. Felsefe bilginleri, 

Evrenle ilgili olarak, Evrenin aslı nedir? Evrenin yapısı ve biçimi nasıldır? Evrenin 

yazgısı nedir? Gibi sorulara cevap ararken aynı zamanda ben kimim? İnsanın aslı ve 

anlamı nedir? İnsanın yazgısı nedir? Şeklindeki insanla ilgili soruları da çözmeye 

çalışmışlardır. Onun için her ne kadar felsefenin tarihi seyri doğa/tabiat felsefesiyle 

başlamış olsa da ve o dönem filozofların asıl konusu evren ise de insan sorunu da 

onunla birlikte olduğu kabul edilmektedir. Zira evreni öğrenmek çabasıyla birlikte 

insanı bilmek çabası da ortaya çıkmıştır. Felsefe düşünürleri teorik felsefeyle, başka 

bir ifadeyle metafizik disiplinle âlemin iç yüzünü ve kaynağını araştırıp öğrenmeye 

çalışırken, bununla beraber insana rehber olan pratik felsefeyle, yani etikle de insana 

yol göstermeye gayret etmişlerdir. 2    

MÖ 5. asrın ortalarında bazı sosyal ve ekonomik değişimler neticesinde felsefi 

düşüncede büyük değişimler göze çarpmaktadır. Bu dönem filozofları, doğa 

felsefesinin diğer bir ifadeyle atomcu felsefesinin ardından felsefenin merkezine insanı 

almışlardır. Filozofların ilgisinin evrenden insana geçişi, kozmoloji ve ontolojiyle 

alakalı olarak hızlıca cevaplamaları gereken soruları da ortaya çıkarmıştır. Bundan 

sonra da onlar bütün çabalarını etik ve siyaset felsefesine yoğunlaştırmışlar ve 

hümanizm, felsefe bilimini etkisi altına almıştır.3  

Bu dönemdeki araştırmacılar dünyanın sadece küçük bir gezegen olmadığının 

kanısına varmışlardır. İnsan da öteden beri kendisini bu gezegenin en değerli varlığı 

olduğunu görmektedir. Çünkü insanın aklının gelişim göstermesiyle o, tedricen 

varlığının, ilminin veya ilme olan ihtiyacının, rağbetlerinin, fikirlerinin, düşüncelerini 

açıklamanın ve düşünceleriyle başkasını etkilemenin farkına varmıştır. Neticede insan, 

                                                 
1 Aster, İlkçağ ve Ortaçağ Felsefe Tarihi, 95. 
2 Aster, İlkçağ ve Ortaçağ Felsefe Tarihi, 48. 
3 Cevizci, Fesefe Tarihi, 63. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

16 

âlem içinde sadece kendisinin bir alem olduğunu idrak etmiştir. Bunun üzerine şartlar 

insanı bilmeye sevk etmiştir. O da aklını hayrete düşüren gelişimleri bilmeye 

çabalamıştır. Diğer taraftan insandaki bu gelişimlerle birlikte nefsi tanımaya, bilmeye 

de yönelim olmuştur. İnsanın nefisteki kuvvetle konuştuğu, hareket ettiği, istediği, 

rağbet ettiği, hissettiği ve arzuladığı gerçekliği onu kendisini araştırmaya sevk 

etmiştir.1 

Sonuç olarak kısmen de olsa doğa filozofları, evrenle birlikte insan sorununu 

ele almışlardır. Bunlar arasında ilk olarak Demokrit (m.ö. 460-371), insanı ilgilendiren 

etik/ahlak problemini az da olsa incelemiştir. Ona göre ahlak, mutlu bir hayat sürmek 

için rehberdir. Mutluluğa ulaşabilmenin yolu da tutkulara egemen olmaktan 

geçmektedir. Tutkularını kendinden büyük gören insan, başka bir ifadeyle tutkularının 

tutsağı olanın mutsuz olması kaçınılmazdır. Akıl ve tutkular biri diğerine zıt yetiler 

olduğu için bu insan tipi akıllı sayılmamaktadır. Bundan dolayı da akıllı insan, 

tutkularını dizginleyen, ölçülü yaşamaya çalışan insandır. İşte bunu başarabilen insan 

mutlu insandır. Görüldüğü gibi onda iki tip insan vardır. Biri tutkularının esiri olup 

onların peşinden sürüklenen insan, diğeri ise tutkularıyla baş eden ılımlı, ölçülü ve 

sakin yaşayabilendir. Ancak o, bu anlayışına rağmen insanla ilgili sistemli bir düşünce 

geliştirmemiştir. Onun verdiği bu bilgiler de ondan kalan bazı yazılarda görülmüştür.2  

Bu arada insan konusunda Sofistleri de göz ardı etmemek gerekmektedir. 

Çünkü onların bilginleri de kendilerinden önceki filozofların yaptığı gibi sistematik 

olmasa da kısa kısa insan konusunu işlemişlerdir. Sofistlerden Protagoras (m.ö. 480-

410), “insan her şeyin ölçüsüdür” savını ortaya koyan düşünürdür. Bu savın açıklaması 

şöyledir: Tümel geçerli bir kural yoktur. Bunun aksine öznel inançlar ve düşünceler 

vardır. Birine göre doğru ve hakikat kabul edilen başkası için yanlış ve batıl 

olabilmektedir. Bunun sebebi de insan duyularının onu yanıltabilmesidir. O, bu 

anlayışıyla ilk olarak duyum ve algıların öznel yani sübjektif ve göreli bir diğer 

ifadeyle rölatrif olduklarını iddia etmiştir.3  

                                                 
1 Rabobert, Mebâdiü’l-felsefeti, 28. 
2 Aster, İlkçağ ve Ortaçağ Felsefe Tarihi, 131, 132. 
3 Aster, İlkçağ ve Ortaçağ Felsefe Tarihi, 149; Nejat Bozkurt, Kavramların Evrimi (İstanbul: Say 

Yayınları, 2008), 215. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

17 

1.2.1. Sokrates Felsefesinde İnsan 

Sokrates (ö. m.ö. 399)’le birlikte  “insan” meselesi felsefenin ana konusu 

olmuştur. İnsan ve insanla ilgili sistemli olarak ilk düşünceler ortaya koyan odur. O, 

bu konudaki araştırmaları evren ile ilgili araştırmalara tercih etmiştir. Bundan dolayı 

Sokrates, “felsefeyi gökyüzünden yeryüzüne indiren, yani insana indiren” düşünür 

olarak bilinmektedir. Hatta “kendini bil/tanı” sözünü ilk söyleyenin de o olduğu iddia 

edilmiştir. Onun düşüncesinde “insanın kendisini bilmesi”, “insanın kendini tanıması” 

yöntemiyle insan ele alınırken Sofistlerde ise insanı tanımada insanın hal ve hareketleri 

esas alınmıştır. İşte Sokrates’i Sofistlerden ayıran en belirgin özelliği budur.1  

İnsan nedir? Nereden gelmiştir? Varacağı yer neresidir? Bunların yanı sıra, 

erdem nedir? Erdemin nitelikleri nelerdir?  Gibi sorular üzerine ilkin kafa yoran da 

odur.2  

Sokrates sadece insanın özü veya mahiyeti gibi meselelerle ilgilenmemiştir. 

Bununla birlikte insanın hal ve davranış analizini ilmi esaslara dayanarak açıklamaya 

çalışmıştır. O, erdemli insan ideali üzerine yoğunlaşmıştır. Bundan dolayı da 

ahlak/etik ilminin kurucusu kabul edilmiştir. Ona göre bilgi erdemlilik olduğu için hiç 

kimse bilerek kötülük yapmaz. Yine onun düşüncesinde insanla birlikte sürekli bir 

daimon/iç ses vardır. Onun bu iç sesi ona bazı fiilleri yaptırırken bazılarını 

yaptırmaktan da alıkoyar.3 Onun anlayışında insanın asıl gayesinin “iyiliğe varmak” 

olması zorunludur. Kişinin varacağı ve en yüce amaç da mutluluk ve lezzettir. Bunun 

yolu da insanın kendisiyle uyumlu olmasından geçmektedir. Kendisiyle uyumlu 

olmayanın mutluluğa ulaşması mümkün değildir. Mutluluk nazariyesi de denilen bu 

teori, hem Sokrates’in döneminde hem de ondan sonraki dönemlerde de onun öğrencisi 

Platon (m.ö. 427-347) gibi birçok filozofun temel araştırma konusu olmuştur.4  

Sokrates Sofistler gibi hümanisttir. Zira ahlaki değerlerin kaynağını ve 

güvencesini, Tanrılar veya Tanrı (Daimon) olarak kabul etmeyip insanın insan olmak 

bakımından yapısı ve özü olarak görmüştür.  O, insan felsefesinde bedene ve ruha 

dikkat çekmektedir. Ruhu bedene önceleyip onu bedenden üstün tutan Sokrates’in 

                                                 
1 Rabobert, Mebâdiü’l-felsefeti, 28; Aster, İlkçağ ve Ortaçağ Felsefe Tarihi, 166, 179. 
2 Rabobert, Mebâdiü’l-felsefeti, 28; Aster, İlkçağ ve Ortaçağ Felsefe Tarihi, 166. 
3 Rabobert, Mebâdiü’l-felsefeti, 133; Aster, İlkçağ ve Ortaçağ Felsefe Tarihi, 166, 176. 
4 Rabobert, Mebâdiü’l-felsefeti, 115; Aster, İlkçağ ve Ortaçağ Felsefe Tarihi, 176. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

18 

anlayışında insan, beden ve ruhtan oluşan, biri maddi diğeri de manevi olmak üzere 

iki boyutu bulunan bileşik bir varlıktır. Fakat onun için bedenin herhangi bir önemi 

yoktur. Daha doğrusu o, insanın beden boyutuna takılmamıştır. Çünkü Sokrates için 

beden, ruh karşısında araç olmaktan fazlası değildir. Cesaret, adalet, ölçülülük vb. 

ahlaki erdemler, boş ve yavana atılacak kelimeler veya sözler değildir. Aksine insanda 

ve onun ruhunda karşılık bulmakla birlikte, insan için birer üstünlük aracıdırlar. Ona 

göre insanın gerçek benliğine karşılık gelen ve insan için asıl olan, insanı insan yapan 

bileşen, onun ruh boyutudur. Bundan dolayı da o, insanları ruhlarını beslemeye davet 

etmektedir. Ona göre Atinalılar bu çağrıya kulak vermedikleri gibi, ruhlarına özen 

göstermek ve ruhlarını geliştirmek için de olması gereken öz bilinçten de haberdar 

değillerdir. Ruh bileşenini göz ardı edenler ve hedonist olanlar da mutluluğu, bedensel 

tatminlerde aramaktadırlar, haz, maddi zenginlik, şan ve şeref peşinde koşmaktadırlar. 

Bu da insanın kalıcı ve asıl olan mutluluğu bulmasına engeldir.1 

Sokrates, Platon veya onun ahlak anlayışını ifrat derecesinde savunan bazı 

Batılı ve Hristiyan ahlakçılar gibi tamamen ruha yönelip bedeni yok sayan, beden ve 

haz düşmanı bir anlayışa da sahip değildir. O, çileci bir hayat yaşamamış ve böyle bir 

hayat tarzını da tasvip etmemiştir. Onun insan fikrinde bedenle ruh, biri diğerini yok 

etmeye çalışan düşmanlar da değildir. Sokrates’in ruhu bedenden üstün tutması, 

aslında insanı “bilinçli ruh, bilinçli kişilik”  olarak var saymasındandır. Bununla 

birlikte; Sokrates’e göre insan sadece ruhsal, akılsal bir varlık olarak görülmemiştir. 

Fakat beden, ruhun ve aklın hakikatleri görmelerini engellediği için onun önceliği 

değildir.2 

Sokrates, bu düşüncesinin bedelini de Yunan tanrılarına hakaret ve oranın 

gençlerini ifsâd etmek gerekçesiyle canıyla ödemiştir.3 Fakat onun ölmesiyle ahlak 

öğretileri ortadan kalkmamıştır. Aksine; öğrencileri, farklı okullar kurarak onun ahlak 

öğretilerini geliştirmişlerdir.4  

Felsefe tarihinde Sokrates kilit isim olarak kabul edilmektedir. Ondan önceki 

ve sonraki filozoflar o, ölçü alınarak tasnif edilmiştir. Zira onun selefine 

                                                 
1 Cevizci, Fesefe Tarihi, 75, 76; Arslan, İlkçağ Felsefe Tarihi, 2/115, 121. 
2 Arslan, İlkçağ Felsefe Tarihi, 2/123. 
3 Rabobert, Mebâdiü’l-felsefeti, 133. 
4 Rabobert, Mebâdiü’l-felsefeti, 63. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

19 

Presokratikler, halefine de ondan etkilenme anlamında Sokratikler adı verilmiştir. 

Özetle neredeyse bütün filozoflar onun öğrencisi olarak kabul edilmiştir. Öğrencileri 

arasında da tarih boyunca bilinen en büyük sistemin kurucusu Platon, -Arap aleminde 

Eflatun olarak bilinmektedir- onun da öğrencisi Aristoteles (m.ö. 384-322), o da Antik 

Yunan felsefesinin en büyük kurucu düşünürlerindendir.1    

 1.2.2. Antikçağ Felsefesinde İnsan 

Antik çağ genel olarak insanı akıllı, politik, konuşan, gülen ve sosyal bir 

hayvan/canlı olarak tasavvur etmektedir. İnsanın kavrayabilen bir varlık olması, akıl 

sahibi olmasından dolayı düşünme yeteneğinin olmasıdır. Bunlara göre beden ve ruh 

tözlerinden oluşan insan, ruh tözüne yönelmekle insan olmaktadır. İnsanın beden tarafı 

sonlu, ruh yanı ise sonsuzdur. İnsanı insan yapan ruh tarafıdır. Çünkü beden insanı 

hayvana yaklaştırır ve akla sahip değildir. İnsanın özü,  akıl ve düşünmedir ki bu da 

onun ruh boyutunun neticesidir. Onun özgürlüğü de akıl sayesindedir. İnsan, beden 

tarafıyla ilgilenmeyip ruh/manevi tarafını geliştirdiği kadar insan olabilmektedir.2  

Bu dönemin insan anlayışını Sokrates’in insan felsefesinden ayırt eden en 

önemli düşünce; akla verilen değerdir. Bu dönemde, ruhtan çok insanın aklı ön plana 

çıkmaktadır. 3 Söz gelimi Aristoteles, insanda var olan özel bir güçten bahsetmektedir. 

Ona göre insan için en yüce erek, içindeki bu gücü geliştirmektir. Bu güç de akıldır.4 

Platon (Eflatun) ve öğrencisi Aristoteles ile aydınlanma çağını yaşayan, Hellen 

felsefesi diye isimlendirilen Antikçağ felsefesinin esas problemi, insan hakkındaki 

varlık, doğruluk, gerçeklilik, güzellik, mutluluk ve erdemlik gibi konular olmuştur.5 

Platon, insanın beden tarafını madde, diğer tarafını da maddesel olmayan ruh 

şeklinde düşünüp düalist bir yaklaşımla onu açıklarken Aristoteles,  hylemorphic/ruh 

kuramını savunup insanı madde ve ruh birliği olarak ele almıştır.6 Aristoteles’e göre 

insanı hayvandan ayıran en önemli özelliklerden bir tanesi de insanın deneyler 

sonucunda kesin yargılara varmasıdır ki bu da hocasından etkilendiğini 

                                                 
1 Cevizci, Fesefe Tarihi, 71. 
2 H. Nur Erkızan Erkızan-Çüçen A. Kadir Çüçen, Antik Çağ ve Orta Çağ Felsefe Tarihi (Bursa: Sentez, 

2012), 223. 
3 Erkızan-Çüçen, Antik Çağ ve Orta Çağ Felsefe Tarihi, 219. 
4 Balaban, Felsefe Tarihi, 21. 
5 Erkızan-Çüçen, Antik Çağ ve Orta Çağ Felsefe Tarihi, 219. 
6 Erkızan-Çüçen, Antik Çağ ve Orta Çağ Felsefe Tarihi, 246. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

20 

göstermektedir.1 İnsanın aklı vasıtasıyla hareketlerinin kasıtlı olması ve insanın bilen 

bir varlık olması bunun neticesinde de çevresinde olup bitenleri kavrama gücüne sahip 

olması ona göre insanı hayvanlardan ve bitkilerden ayıran en belirgin özelliktir.2 Başka 

bir ifadeyle insanın tercih edebilen bir varlık olması onunla diğer canlılar arasındaki 

en temel farktır.3  

Aristoteles’e göre iyiler; dış, ruhla ve bedenle bağlantılı iyiler olmak üzere üçe 

ayrılmaktadırlar. Bunlar arasında ruhla ilgili olanlar en üstün ve en mükemmel 

iyilerdir.4 İnsanın mutluluğunu da araştırma konusu yapan Aristoteles’in düşüncesinde 

Tanrı gibi hareket eden, usanmadan, bıkmadan ve hiç yorulmadan en iyiye doğru yol 

alan, bu yolda doğru hareket eden insanın mutluluğa ulaşması mümkün 

görünmektedir.5 Mutluluğu ruhun erdemle uyumlu bir tür etkinliği olarak gören ve 

insan için zirve saydığı mutluluğu esas alan Aristoteles’e göre mutluluk, Delos 

yazıtında: 

“En güzel şey en adil olandır, en iyi şey sağlıklı olmak; 

En hoş şey ise kişinin arzuladığı şeye kavuşması olur.”  

Şeklinde ifade edildiği gibi insanı ilgilendiren hal ve hareketlerden bağımsız 

değildir. Onun için bir insana mutlu diyebilmek için o insanda hem erdem hem de 

hayat tam olmalıdır.6  

 Onun felsefesinde mutlu insan portresi şöyledir: Bedeni ve ruhu uyumludur, 

yaradılışı ve aldığı terbiye güzeldir. Maddi ve manevi sıkıntılarla bocalamayandır. 

Yakın ve uzak çevresi de iyidir. Aklı; en kuvvetli işleyen, bireysel ve toplumsal 

kaygılardan uzak olan kişidir.7  

Antikçağ düşünürlerinden Antisthenes (m.ö. 455/365)’in “hakiki bilgi, insanı 

konu edinen bilgidir” şeklindeki düşüncesi dikkate şayandır. O, Platon’un “insan 

siyasal bir hayvandır” ve Sokrates’in “insan siyasal bir varlıktır” düşüncelerinin aksine 

individüalist/bireyselci insan anlayışını savunmuştur. Onun düşüncesinde aslolan 

                                                 
1 Aster, İlkçağ ve Ortaçağ Felsefe Tarihi, 252. 
2 Aster, İlkçağ ve Ortaçağ Felsefe Tarihi, 271. 
3 H. Nur Beyaz Erkızan, Aristoteles’ten Nussbaum’a İnsan (Bursa: Sentez Yayıncılık, 2012), 32. 
4 Aristoteles, Nıkomakhos’a Etik Aristoteles, çev. Saffet Babür (Ankara: BilgeSu, 2020), 19. 
5 Balaban, Felsefe Tarihi, 22, 23. 
6 Aristoteles, Nıkomakhos’a Etik Aristoteles, 21, 22. 
7 Balaban, Felsefe Tarihi, 22, 23. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

21 

bireydir. Bundan dolayı da o; devlet, tarih, toplum gibi bireyüstü olguları araştırma 

konusu yapmamıştır.  Ona göre insan, gerçekten mutlu olmak istiyorsa yalnızlığa 

alışabilmelidir, başkalarına bağımlı olmaktan kurtulmalıdır. Onun bu fikri Platon’un 

“insan hiçbir zaman tek başına yaşayamaz” fikrine tamamen zıttır. Nitekim Platon’un 

düşüncesinde devlet, insanın organlarından her hangi bir uzvuna konumu gibidir. 

Devlet; bütün bir insan, birey ise o insanın bir azasıdır.   İnsanın organlarından 

herhangi biri insandan kopuk yaşayamadığı gibi insan da tek başına devletten kopuk 

yaşayamamaktadır.1 Bu da doğal yapısı gereği insanın toplumsal bir varlık olmasının 

neticesidir.2 Bu konuda biraz daha ileri giden Platon, devletlerin şekillerini müşahhas 

bireyler gibi düşünüp insanları da o devletlere benzetmiştir. Antisthenes’e göre iyiden 

kötüye doğru sırasıyla şeref (timokrasi veya timarşi), oligarşi, demokrasi ve zorba 

devletleri olmak üzere dört şekil devlet vardır. İnsanlar da bu devletler gibi dört sınıf 

olup her biri bu devlet şekillerinden birinin ismini almaktadır ve huyları da bunlar 

gibidir. Antisthenes’in felsefesinde şeref devletine karşılık gelen şeref insanı, en iyi 

insan olup en mutlu olandır.3 

Bu dönemde insan felsefesiyle öne çıkan bir diğer filozof grubu da Stoacılardır. 

Onların düşüncesinde birinci ilke, insanın kendisini evren bütününün bir parçası olarak 

görmesidir. İkinci ilke ise her şeyin en mükemmel şekilde oluştuğu bu evrende insanın 

kendini bilmesi, kendisi için en doğru olan kaderi içselleşmesidir. Buna mukabil 

Epiküros (m.ö. 341-270)’ün düşüncesinde, evren kör ve rastlantı sonucu işlemektedir. 

Kader de bu rastlantının ve zorunluluğun sonucudur. Durum böyle olduğundan insan 

birçok olay karşısında teslimiyet göstermeli, sadece kendi iradesinin neticesi olanlara 

ilgi duymalıdır.4  

İnsanla ilgili özgün bir düşünceye sahip olan Septiklere göre ise insan için ruh 

huzuru (ataraxie)na ulaşmak temel prensiptir. Epohe, yani yargıdan ve derin 

düşünmekten kaçınmak yöntemi, ruh huzuruna götüren tek doğru yoldur. Stoacılar ve 

Epikürcüler de Septikler gibi ruh huzuruna ulaşmayı temel hedef almışlardır. Fakat 

                                                 
1 Aster, İlkçağ ve Ortaçağ Felsefe Tarihi, 187, 188; Erkızan, Aristoteles’ten Nussbaum’a İnsan, 93; 

Hermann Weın, Felsefi Antropoloji, çev. İsmail Tunalı (Ankara: Fol, 2019), 38. 
2 Aristoteles, Nıkomakhos’a Etik Aristoteles, 17. 
3 Platon, Devlet, çev. Sabahattin Eyüboğlu, M. Ali Cimcoz (İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, 2019), 268, 269. 
4 Aster, İlkçağ ve Ortaçağ Felsefe Tarihi, 295, 304. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

22 

ona ulaşmanın yöntemi bakımından Stoacılar ve Septikler birbirilerinin aksine görüş 

belirtmişlerdir. Stoacılar, iç huzura ulaşmak için evren hakkında bilgiyi şart koşarken 

Septikler, bunun aksine bilgisizliği ön koşul olarak kabul etmişlerdir.  

Diğer taraftan bu dönemin filozofları arasında insan için öne sürülen 

düşüncelerde tam bir birlikten söz edilemediği görülmektedir. Sözgelimi; bu dönemin 

ünlü filozoflarından Herakleitos (m.ö. 475-530), Sokrates’in insan anlayışında olduğu 

gibi insanı varlığın temel unsuru olarak görmektedir. Nitekim evreni anlatırken insanı 

esas almıştır. İnsanı evrenle açıklamaktan ziyade, evreni insanla izah etmiştir. O, 

insanı o kadar yüceltmiştir ki kötülük yapan bir insanı gördüğünde ağlamaktan kendini 

alıkoyamamıştır.1 Onun bu hassasiyeti, çağdaşı Demokritos (m.ö. 460)’tan tenkitler 

almaya maruz bırakmıştır. Zira Demokritos, insanların durumlarına bakıp gülerdi.2  

1.2.3. Ortaçağ (Skolastik) Felsefesinde İnsan  

İnsan için Ortaçağ/skolastik felsefeye göre ise Antikçağda olduğu gibi 

düalist/ikici görüş kabul edilmektedir. Yani bu dönemde de insan, beden ve ruh 

yönüyle ele alınmaktadır. Her iki çağda da önemli olan ilahî olduğu için ruh yönün 

geliştirilmesi vurgulanmıştır. Onlara göre insan, her şeyi bilme kapasitesiyle 

yaratılmamıştır. Bununla birlikte cüz’i iradesinden dolayı o, özgürdür. Fakat insan, 

Allah’ın yarattığı bir varlık olduğundan kuldur. O, birey veya özne olarak 

algılanmamaktadır. İnsanın gayesi dünya devleti için değil, Tanrı devleti için çaba 

göstermektir.3  

Antikçağ ile Ortaçağ’ın arasında insan anlayışındaki fark, Ortaçağ’da insan 

tasavvuruna aklın yerine Tanrı’nın eklenmesi ve asıl olanın O’nun istediği şekilde 

insanın kendini geliştirmesidir. Bunun için Ortaçağ’da insanın bireysel özelliklerinden 

ziyade Allah’la olan ilişkileri ön plana çıkmıştır. İslam felsefesindeki insan, beden ve 

ruhtan oluşmuş fani bir varlıktır tespiti de bu minvaldedir.4 

İmpersonel insan düşünce merkezli Skolastik felsefede kollektivist bir anlayış 

ön plana çıkmıştır. Onlara göre insanın asıl amacı toplum ve din için çalışmaktır. 

Onların bu anlayışı kaleme aldıkları eserlere kadar sirayet etmiştir. Şöyleki; yazdıkları 

                                                 
1 Rabobert, Mebâdiü’l-felsefeti, 137. 
2 Rabobert, Mebâdiü’l-felsefeti, 132; Arslan, İlkçağ Felsefe Tarihi, 1/200. 
3 Erkızan-Çüçen, Antik Çağ ve Orta Çağ Felsefe Tarihi, 224. 
4 Erkızan-Çüçen, Antik Çağ ve Orta Çağ Felsefe Tarihi, 306. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

23 

eserleri Tanrı ve toplum adına yazdıklarından kendi isimlerini ve alıntı yaptıklarının 

isimlerini zikretmemişlerdir. Zira onlarda ismin ve ünün bir önemi yoktur. Çünkü 

onların felsefesinde insan, kendisinden önce bulduğu bilgileri geliştirmek 

mecburiyetindedir. Bu da Tanrı’nın yarattığı hazineyi birlikte kullanmaktır. Onlarda 

insan, Allah’ın bir kulu olarak sistem işçisi olduğundan özgür bir birey değildir. Onun 

kendisinin bir önemi olmadığı gibi bilgisinin de bir ehemmiyeti yoktur. Bundan dolayı 

da bilgi, hiç kimsenin tasarrufunda değildir. İnsan, bilgisiyle sistemin içindedir. Sistem 

için çalışan bir parça olarak insan önemsizdir.1  

Ortaçağ felsefesinin insanla ilgili başka bir karakteristik özelliği de “Sokrat 

idealin”nin “Pisagor ideali”nce arka plana itilmesidir. Daha önce zikredildiği gibi 

Sokrat ideailinde tutkularına akıl yordamıyla sahip olan insan tipi ideali 

benimsenmişken, Pisagor idealinde ise doğaüstü, sihirli güçlerle donatılmış insan tipi 

ideali kabul görülmüştür. Durum böyle olunca bu dönem insan tipinin şekillenmesinde 

insanüstü varlıklar devreye girer ki bu da bilimsellikten uzak olup absürttür. Zira böyle 

de olmuştur: Bilimsel düşüncenin yerini sihirler, hayaller ve fanteziler almıştır.2 

Eski Yunan kültürüyle Hıristiyanlık kültürünün karmasının teşkil ettiği Batı 

medeniyetinde3 Hıristiyanlık dininin yaygınlaşmasıyla birlikte insan için temel 

problem günah meselesi olmuştur. Bu konuda öne çıkan düşünür de bu dinin ikinci 

kurucusu kabul edilen Paulus (ö. m.ö 10-67 ?)’tur. Ona göre ölüm günahın sonucu 

olduğundan günahtan kurtulmak için ölüp tekrar dirilmek, ölümden kaçınmak için de 

günahtan beri olmak gerekmektedir. Ona göre bu da Hz. İsa (a.s)’nın yoludur.4 

İnsanla ilgili olarak Paulus’un düşüncesinde diğer bir sorun da “iyilik” 

meselesidir. Kötülüğün reel bir güç olduğuna inan o, bu konuda kötülüğün bir realite 

değil de hatanın ürünü olduğunu savunan Sokrates ve takipçileri Stoalar, Epikürcüler, 

Yeni Eflatunlara zıt bir görüş benimsemiştir. Onun anlayışında insan, iyinin kaynağını 

ve ne olduğunu bildiği halde iyi olamamaktadır. Çünkü insanda bir türlü baş edemediği 

iyinin karşıtı kötülüğe bir eğilim vardır. Bundan dolayı da insan, tek başına günahkar 

yapısını değiştirememektedir. İşte onun bu anlayışı Sokrates ve takipçilerinin 

                                                 
1 Erkızan-Çüçen, Antik Çağ ve Orta Çağ Felsefe Tarihi, 320. 
2 Aster, İlkçağ ve Ortaçağ Felsefe Tarihi, 327. 
3 Balaban, Felsefe Tarihi, 20. 
4 Aster, İlkçağ ve Ortaçağ Felsefe Tarihi, 352. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

24 

düşüncesinde yaygın olan “erdem bilgidir”, “hiç kimse bilerek kötülük yapmaz” 

anlayışının tam tersidir.1  

İnsan meselesinde bu dönemlerde ön plana çıkan Augustinus da Paulus’la aynı 

düşüncededir.2 Paulus, kendisinden sonra gelen düşünürleri de etkilemiştir. Söz gelimi 

ondan yaklaşık 475 yıl sonra yaşamış olan Boethius (m.s. 480-525), “insan, bedene 

düşmüş ruh olarak Tanrı’dan ayrılmıştır. Tanrı’nın seyrine dalmak için de insanın 

gayesi, O’ndan ayrılmak suretiyle düştüğü yerden kurtulmaktır.”3  Demek suretiyle 

onun gibi düşündüğünü ifade etmiştir. 

1.2.4. Yeniçağ (Modern Dönem) Felsefesinde İnsan  

Modern felsefenin babası kabul edilen Descartes (1596-1650)’ın insan anlayışı 

“ben” dediği ruh üzerine kuruludur. Ona göre “ben” bedenden ayrı, zat ve mahiyeti 

tefekkürden ibarettir. Onun varlığı kendi başınadır ve hiçbir şeye bağlı olmayan bir 

cevherdir. “Ben” tamamıyla mükemmel değildir. Evrende tek bir mükemmel olan 

varlık vardır ki o da Tanrı’dır. Ancak Tanrı “ben”e, kemali ve mükemmelliği 

verebilmektedir. Çünkü sadece mükemmelden kemal tevellüt edilebilmektedir. Onun 

düşüncesinde insan ruhu yani “ben” hayvanlarda olduğu gibi bedenle ölmez, ebedidir. 

Hayvanlar binefsihi birer makina olduğu için ruhları da makinadır. Belli bir program 

çerçevesinde çalışır, işleri bitince de yok olmaktadır. Hayvani ruh bedenle yok 

olduğundan hayvanlar, öldükten sonra hesaba çekilmemektedirler. Fakat insan ruhu 

bedenden ayrı, ebedi ve tamamen müstakil bir fıtrata sahip olduğu için insan öldükten 

sonra hesaba çekilmektedir.4 

Descartes’ın insan düşüncesinde gerek pozitif ve gerek rasyonel bilimlerin 

amacı, insanın “evrene hükmetmek” prensibi olmalıdır. Bunun için de tıbbın ilerlemesi 

ve geliştirilmesi gereklidir. Binâenaleyh buna tek başına bir insanın gücü 

yetmediğinden bütün insanlık bir insan gibi çalışmalıdır. İnsanlar bu amaç için bir 

araya geldiklerinde tabiata hâkim olabileceklerdir.5 Onun bu anlayışına mukabil 

Michelet (1798-1874)’in anlayışında ise evrene hükmetmenin yöntemi “tabiat 

                                                 
1 Aster, İlkçağ ve Ortaçağ Felsefe Tarihi, 352, 370; Bozkurt, Kavramların Evrimi, 58. 
2 Aster, İlkçağ ve Ortaçağ Felsefe Tarihi, 352, 370; Bozkurt, Kavramların Evrimi, 58. 
3 Erkızan-Çüçen, Antik Çağ ve Orta Çağ Felsefe Tarihi, 269. 
4 Balaban, Felsefe Tarihi, 44, 45. 
5 Balaban, Felsefe Tarihi, 45. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

25 

aşkı”dır. İnsan tabiatı sevmekle doğayı tasarrufuna alabilmektedir. İnsan canlı cansız 

ne kadar alem varsa onunla uyumlu olmalı onu sevmelidir. Bunu başaran doğayı 

etkilediği gibi kendisi de huzurlu, mutlu olacaktır. Ona göre evrene hükmetmenin 

işaretlerinden biri de hayvan sevgisidir.1 

21. asrın başından itibaren felsefe bilginleri bir fenomen olarak insanı ele 

almışlar ve biyoloji, sosyoloji, psikoloji gibi insanla ilgilenen ilimlerden bağımsız 

olarak insan felsefesi (felsefi antropoloji)  adı altında insanla ilgili esaslı düşünceler 

ortaya koymuşlardır.2 Başka bir ifadeyle günümüz felsefe bilginleri seleflerinden 

farklı olarak insanın biyolojik (anatomi) niteliklerini, psikolojik durumlarını, ruhla 

beden ilişkisini ve süje veya bilinç alanlarını göz ardı edip onu ontolojik bir bütün 

olarak, bununla bağlantılı olan varlık koşullarından ve fenomenlerinden yola çıkarak 

insanı incelemeye tabi tutmuşlardır. İnsanın varlık koşulları dedikleri “bu fenomenler; 

insanın bilen, yapıp-eden, değerlerin sesini duyan, tavır takınan, önceden gören ve 

önceden belirleyen, isteyen, özgür hareketleri olan, tarihsel olan, ideleştiren, kendisini 

bir şeye veren, seven, çalışan, eğiten ve eğitilen, devlet kuran, inanan, sanat ve tekniğin 

yaratıcısı olan, konuşan, biyopsişik bir yapıya sahip olan bir varlık olduğunu 

gösteriyorlar.”3 Kant’ın “sadece insan, çalışmak zorunda olan tek hayvan (canlı)dır”4 

tespiti, bu dönem felsefe bilginlerinin görüşlerinin hülasası olduğunu savunmak 

yerindedir.  Onun insanın otonom bir varlık olduğunu gösteren ilk bilgin olması da bu 

yöndedir.5   

Tüm bu tartışmalara rağmen felsefe bilginleri insanı geniş bir şekilde 

tanımlamışlardır ki o tanımları da şöyledir: “Usu olan canlı varlık. Bir yandan canlı 

varlıklar, hayvanlar alanının bir üyesi, türü; öte yandan onu aşan bir varlık; dik 

yürüyen, ellerini kullanan, beyni özel bir biçimde gelişmiş olan, özelleşmiş organları 

olmayan, çevresini değiştirebilen, dünyaya ve evrene açık olan konuşan ve yaratıcı 

düşünme yeteneği olan, eylemlerinden sorumlu olan varlıktır.”6 

                                                 
1 Balaban, Felsefe Tarihi, 98, 99. 
2 Mengüşoğlu, İnsan Felsefesi, 12. 
3 Mengüşoğlu, İnsan Felsefesi, 19, 20. 
4 Mengüşoğlu, İnsan Felsefesi, 72. 
5 Mengüşoğlu, İnsan Felsefesi, 63. 
6 Bedia Akarsu, Felsefe Terimleri Sözlüğü (Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları, 1975), 98. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

26 

Felsefe bilginlerinin insan için öne sürdükleri bu tanımda “sorumlu olan varlık” 

kısmı hariç, dikkat edilecek olursa insanın daha çok fiziksel özellikleri ön plana 

çakmaktadır. Yani insanı morfolojik özellikleri bakımdan tanımlamaktadırlar. Zira 

onlar buna büyük önem vermişlerdir. Bunların başında da Arthur Schopenhauer 

gelmektedir. Onun insan tanımı şöyledir: “İnsan, dış görünüşüyle, yani morfolojik 

bakımdan iki ayaküstünde dik duran, başı gövdesi üzerine oturtulmuş, çeşitli işlevleri 

gerçekleştiren ellere sahip canlı bir varlıktır.”1  

 Felsefe düşünürleri muhtemelen sadece insandan hareketle değil de diğer 

canlıları da göz önüne alarak ve insanla diğer canlılar arasındaki farkları da dikkate 

alıp onun için öyle bir tanımı uygun görmüşlerdir. Fakat onların Arapça bir kelime 

olan “insan” sözcüğünün sözlük anlamını göz ardı ettiklerini söylemek mümkündür. 

Aslında onların insan tanımı neredeyse bütün canlılar için yapılabilmektedir. Cinler 

ayrı tutulacak olursa -onlar da insanlar gibi mükellef varlıklardır-2 bu tanımlarında 

belki de “eylemlerinden sorumlu olan varlık” kısmı sadece insana özel olduğu 

savunulabilmektedir.  

İnsan, Kur’an bağlamında da ele alındığında onun mükellef olma özelliği ön 

plana çıkmaktadır. Nitekim birçok Kur’an buyruğunda bu hakikat ifade edilmiştir.  

“Sizi sırf boş yere yarattığımızı ve sizin artık huzurumuza geri getirilmeyeceğinizi mi 

sandınız?” (Mü’minûn, 23/115), “İnsan başıboş bırakılacağını mı sanar?” (Kıyâmet, 

75/36) âyetleri buna delildir. Ancak bu da tek başına insan tanımı için yetersizdir. 

Çünkü eylemlerinden sorumlu olan bir varlıkta irade de olmalıdır. İrade olmaksızın 

hareket eden bir varlığın eylemlerini sorgulamak, programlanmış bir robotu hesaba 

çekmeye benzer ki bu da akılla çelişebilmektedir. Neticede onların insan tanımına 

“irade sahibi olan varlık” cümlesini de eklemek yerinde olacaktır. 

1.3. İslam Düşüncesinde İnsan 

Platon ve öğrencisi Aristoteles’te sistematik olarak incelenen insan konusu, 

yaklaşık on iki asır sonra İslâm düşüncesi için de hareket noktası olmuştur. Kelâm ve 

felsefe ekolleri insanı, ontoloji, epistemoloji, etik, sosyo-politik ve eskatoloji gibi 

çeşitli perspektiflerden inceleme konusu yapmıştır. Bahsi geçen İslâm düşünce 

                                                 
1 Mengüşoğlu, İnsan Felsefesi, 365. 
2 Zâriyât, 51/56. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

27 

okulları, insanı araştırırken bir yandan Kur’an ve hadislere müracaat ederek dinin 

naklî/nassî boyutunu korumuş, diğer yandan ise tevârüs ettiği kadim Yunan felsefî 

düşüncelerini nazarı dikkate almış ve neticede Kur’an bağlamının ötesinde yeni bir 

İslâm düşüncesi tasavvuru ortaya koymuşlardır. Bunlar da tıpkı eski Yunan ve Batı 

felsefeside olduğu gibi insanı ruh ve beden yönünden ele almışlardır. Maalesef ne 

İslam felsefecileri ne kelamcılar ne de fikıh gibi diğer ilahiyat ekolleri insanı; 

ontolojik, epistemolojik, sosyal, psikolojik ve diğer değerler açısından bir bütün olarak 

değerlendirmeye tabi tutamamışlardır. 

İslâm ilim tarihinde, önemli ölçüde kelâmî akımların doğuşunun sebebi olan 

ve ilk münazara edilen konular arasında, irade özgürlüğü ve eskatoloji gibi yönleriyle 

insan kavramı yer almaktaydı. Böylece insan üzerine tartışmalar, kelâm düşüncesinin 

ve akaid akımlarının doğuşunda azamî derecede hayatî rol oynamıştır. 

Hicri birinci ve ikinci asırdan itibaren kelâmî akımların insana dair düşünceleri 

irade ve eskatoloji boyutuyla münhasır kalmadı. Mamafih, insanın ontolojik, 

epistemolojik ve psikolojik yönleri de incelendi. İnsan denildiğinde anlaşılması 

gerekenin ne olduğu ve nefsin tanımı ve mahiyetinin ne olduğu gibi konular tartışıldı 

ve dinî hassasiyetler doğrultusunda muhtelif fikirler ortaya çıktı. 

Kelam okulları insanın fiilleri konusunda farklı görüşler ortaya koymuşlardır. 

Örneğin insan iradesini adeta yok sayan Cebriyye ve büyük günah işleyeni tekfir 

ederek öbür dünyada cehennemlik gören Hâricîlik/Havâric zuhur etti.1 İnsan iradesi 

ve hürriyetini yok sayan cebir görüşüne karşı insan kendi fiilinin mücidi ve 

yaratıcısıdır düşüncesi ortaya çıktı. Bu anlayışı benimseyen Mu’tezile (Ehl-i Adl), 

insana mutlak hürriyet ve seçme iradesi tanıdı.2 Kelâm geleneği de felsefe geleneği 

gibi rasyonalisttir. Dolayısıyla meseleleri akıl ve mantık nazarından ele alır ve inceler. 

Ancak kelâmın hassasiyetleri ve problemlere yaklaşma tarzı felsefeden farklıdır. 

“Sünnî kelâm” düşüncesinin iki büyük kurucu figürü olarak kabul gören Ebü’l-

Hasen el-Eş‘arî (ö. 324/935-36)ve Ebû Mansûr el-Mâtürîdî’nin (ö. M. 944) insan 

görüşlerine gelince, ilki yani Eş‘arî; bazı ufak farklarla beraber yetiştiği Mu’tezilî 

                                                 
1 Şehristânî, el-Milel ve'n-Nihal, 72, 109.   
2 Ebü’l-Hasen Kâdi’l-Kudât Abdulcebbâr b. Ahmed el-Hemedânî, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse, thk. Ahmed 

b. el-Hüseyin b. Ebî Hâşim (Beyrut: Dâru İhyâi’s-Sürasi’l-‘Arabî, 1433/2012), 217-219.   



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

28 

geleneğin tesirini taşımaktadır. Eş‘arî, insanın varlığında ruhun bir hakikat olduğunu 

kabul etmekle birlikte, insanın tanımında ruha yer tanımaz. Başka bir deyişle Eş’arî’de 

ruh, insanın mahiyetine dahil edilebilecek zatî bir hususiyet taşımamaktadır.1 Eş‘arî, 

kelamcıların insan anlayışını, geleneksel felsefesine uygun olarak ortaya koymuştur. 

Eş‘arî, her ne kadar insanın maiyetiyle ilgili kavramları Kur’an’dan almışsa da 

yorumlamayı Aristoteles perspektifiyle yapmıştır.2 İnsanın mahiyeti ile ilgili 

görüşlerini detaylandırmadan, herhangi bir değerlendirmeye tabi tutmadan 

vermektedir. 

 Matürîdî de aynı geleneğe bağlı kalarak kendi görüşünü ortaya koyar ve insanı 

‘müşahede ettiğimiz’ diye tanımlar. Matürîdî’de sistematik bir şekilde insana dair bir 

tasavvur yer almamakla birlikte, insanı tanımanın aracının ne olduğu sorularına “aklı” 

öncelemiştir. İnsan nedir? sorusuna, Matürîdî; ‘ölümlü düşünen canlı’ cevabını 

vermiştir. Yine ona göre ruh yaratılmıştır ve Allah’a izafesi meselesi de öteki 

yaratılmışlardan farklı bir şey değildir. Matürîdî, insanı ‘görülen’ diye tanımlasa da 

canlılığı veren ruh ve idraki sağlayan nefsi de kabul etmektedir.3 Yukarıda da ifade 

edildiği gibi kelamcılar Yunan düşünürleri etkisinde kaldıklarında insanı bir bütün 

olara değerlendirecek doneler ortaya koyamamışlardır. 

Kelâmcıların insan tasavvuru konusunda müştereken benimsediği ortak nokta, 

ilahiyatçıların genelinde olduğu gibi aynı perspektifin bir tekrarı vardır o da ruhun 

bedene hulûl etmiş olduğu veya bedenle birlikte bulunan “latif bir cisim” olduğu 

düşüncesidir. Bu latif cisim, duyu organlarımızla idrak edilmese de bir cisim olduğu 

aşikârdır. Kelâmcılar teorik fizikte muhtelif görüşler benimsemiş olsalar da nihâî 

etapta bütün mahlûkların eşit biçimli olduğunu kabul etmişlerdir.4 

Fıkıh eserleri ve neredeyse tüm fakihler, “insan” terimine yer vermezken, buna 

mukabil “el-mahkûmu aleyh” veya “mükellef” kavramlarını kullanırlar. El-mahkûmu 

aleyh kavramı, insanın eylemlerinden hareketle “Allah tarafından yargılanacak” 

anlamına gelir. Mükellef ise, bir şeyi yüklenen (teklif edilen) kimse demektir. Bununla 

                                                 
1 Şaban Haklı, “Eş’arî ve Cüveynî’nin İnsan Anlayışı”, İnsan Nedir?, ed. Ömer Türker-İbrahim Halil 

Üçer (İstanbul: İlem Yayınları, 2019), 94-95   
2 Eş‘arî. Makalat, 2/29. 
3  Hülya Alper, “İmam Mâtürîdî’nin Düşünce Sisteminde İnsanın Anlamı ve Değeri”, İnsan Nedir?, ed. 

Ömer Türker-İbrahim Halil Üçer (İstanbul: İlem Yayınları, 2019), 104-108 .  
4 Ömer Türker, İslam Düşünce Gelenekleri (İstanbul: Ketebe Yayınları, 2020), 32-33.   



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

29 

birlikte bunlara muhatap olan kimse ehliyet sahibi olması gerekir ki ilâhî teklif ve 

buyrukları idrak etmesine herhangi bir mâni söz konusu olmasın. Ehliyeti de vücûb ve 

edâ olarak ikiye ayıran ve inceleyen fakihlere göre; ilki insanın henüz doğumdan evvel 

cenin aşamasında iken lehindeki hakları alabilme yetkisine sahip olması manasına 

gelirken, ikincisi ise doğduktan sonraki merhalede kendisinden fiillerin/eylemlerin 

sudur etmesini ifade eder.1 

İslâm düşüncesinin farklı ekolleri ise insan konusunda kendi perspektifleriyle 

yorum ve değerlendirmelerde bulunmuşlardır. Örneğin İslâm felsefecilerine göre 

mikrokozmos olan insanı, Tanrı ve evrenden soyut bir şekilde tasavvur etmek doğru 

olamaz. Kindî gibi kelâmî atmosferden etkilenmiş düşünürler ve Newplatoncu 

sistemden etkilenen Fârâbî, İbn Sînâ gibi sudûrcu Meşşâî filozoflar ve gerekse 

Sühreverdî (ö. M. 1191) gibi İşrâkî düşünürler, insana dair konularda insanı yaratıcı 

ile birlikte tartışma konusu yapmışlardır. Onlara göre Tanrı, her şeyin varlık 

kaynağıdır ve her şey O’ndan sudûr etmiştir.2  

Genel hatlarıyla Meşşâî olan İslâm felsefesi, insanı iki ayrı cevherden oluşan 

düalist bir varlık olarak kabul eder. Nefis ve bedenden müteşekkil olan insan, nefsiyle 

tanrısal âleme yani metafizik alana, bedeniyle de yaşadığı fizik âlemine, yani doğa 

alanına mensuptur.3 Kindî’den itibaren İslâm felsefe geleneğinde insan tasavvuru 

önemli derecede bir düalite anlayışı üzerine oturmuştur. Fakat birçok yönüyle 

Aristoteles çizgisine yakın bir düşüncenin etkisi altındadırlar.4 

Felsefî geleneğin varlık anlayışında -kelâmdan farklı olarak- temel ayrım 

“zorunlu-mümkün” ayrımıdır ki onlara göre bu tasavvur İbn Sînâ’da mükemmel halini 

alır. Zorunlu Tanrı’ya, mümkün ise Tanrı’dan sudûr eden ve O’nun dışında kalan her 

şeye tekabül eder. Yukarıda da ifade edildiği gibi felsefe, tamamıyla nedensellik 

sistemi üzerine inşa edilmiştir. Başka bir deyişle felsefede ana kabul nedenselliktir, 

                                                 
1 Tuba Erkoç Baydar, “Fıkhî Açıdan İnsan Kavramı: Bezm-i Elestten Kabre İnsanın Mükellef Oluşunun 

Serüveni”, İnsan Nedir?, ed. Ömer Türker-İbrahim Halil Üçer (İstanbul: İlem Yayınları, 2019), 469-

471   
2 Fârâbî, el-Medînetü’l-Fâzıla, çev. Yaşar Aydınlı (İstanbul: Litera Yayınları, 2021), 46-47 . 
3 Enver Uysal, Örnek Metinlerle İhvân-ı Safâ ve İbn Sînâ Felsefesi (Bursa: Emin Yayınları, 2013), 81. 
4 Mustafa Vacid Ağaoğlu, Klasik İslam Felsefesinde İnsan Kavramı Uludağ Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü (Basılmamış Doktora) (Bursa: 2023). 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

30 

zira kelâmcıların ‘Allah her şeyi yoktan var etti’ tezini külliyen reddeden filozoflara 

göre; yokluktan varlık çıkmaz. Bunlara göre varlık ancak varlıktan meydana gelir.1 

Felsefenin birçok yönü gibi sudûr teorisi de İslâm düşüncesinde Fârâbî ile 

birlikte ortaya çıkmıştır. İlk sudûrcu filozof Fârâbî, Batlamyus’un (ö. M. 168) 

kozmolojisi ile sudûr teorisi arasında başarılı bir ilişki kurmuştur.2 İlk İslâm filozofu 

Kindî ise yetiştiği coğrafi etkenden dolayı sudûr nazariyesini kabul etmemekte ve 

kelâmcılar gibi âlemin Tanrı tarafından yoktan var edildiğini düşünmektedir.3 

Filozoflar insanla ilgili temel açıklamalarını kitâbü’n-nefs (bugün psikoloji diye 

isimlendirdiğimiz) bahislerinde serdetmişlerdir. İnsan, ruh ve beden olmak üzere iki 

ayrı cevherden oluşmaktadır. Ruh bütünüyle manevî ya da aklî bir cevher iken, beden 

ise maddî bir cevherdir. Böylece insan, bedeni hasebiyle maddî ve fiziksel, ruhu 

dolayısıyla da metafizik bir varlıktır.4 

İbn Sînâ, insanı âlemde en değerli varlık olarak kabul eder. Beden ve nefisten 

oluşan düalist bir yapıya sahip olan insanın, İbn Sînâ’ya göre en değerli kısmı nefistir. 

Aristoteles’i takip eden İbn Sînâ’ya göre nefis; “organik doğal cismin ilk 

yetkinliğidir”. İnsan aklı ise duyulara ve düşünmeye bağlı olarak Faal Akıl’dan tümel 

bilgileri temin ederken dört merhaleden geçmektedir, şöyle ki; a) heyûlânî akıl b) 

meleke halindeki akıl c) fiil halindeki akıl ve d) kazanılmış (müstefâd) akıl. Sudûrcu 

olan İbn Sîna’nın felsefesi genel olarak psikoloji merkezlidir.5 

Din ile felsefeyi uzlaştırmayı amaçlayan İbn Rüşd’ün düşünce sistemi, Tanrı-

evren-insan ilişkileri temeline dayalıdır.6 İbn Rüşd’ün nefis düşüncesi ve insan üzerine 

görüşleri ağırlıklı olarak Arsitoteles’in De Anima’sına yaptığı şerhlerde (Şerhu’l-Kebîr 

li-Kitâbi’n-Nefs li-Aristo, Telhîsu Kitâbi’n-Nefs ve el-Muhtasar fi’n-Nefs) yer alır. 

Tanrı-insan-evren ilişkileri açısından görüşleri birbirlerine benzeyen Kindî ve İbn 

                                                 
1 Yaşar Aydınlı, Fârâbî’de Tanrı-İnsan İlişkisi (İstanbul: İz Yayıncılık, 2017), 51-55 . 
2 Aydınlı, Fârâbî’de Tanrı-İnsan İlişkisi, 54. 
3 Aydınlı, Kindî’nin Tanrı Tasavvuru Üzerine, 43-45, 51.   
4 Ömer Türker, İslam Düşünce Gelenekleri. İstanbul: Ketebe Yayınları, 2020 
5 Ömer Mahir Alper, “İbn Sînâ ve İbn Sînâ Okulu”, İslâm Felsefesi Tarih ve Problemler, ed. M. Cüneyt 

Kaya (Ankara: İSAM Yayınları, 2017), 257-262   
6 Hüseyin Sarıoğlu, “İbn Rüşd: Bir Denge Filozofu”, İslâm Felsefesi Tarih ve Problemler, ed. M. 

Cüneyt Kaya (Ankara: İSAM Yayınları, 2017), 372   



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

31 

Rüşd, ilki gibi ikincisi de varlıktaki sırası bakımından insanı fizik ile metafizik 

arasında tasavvur etmektedir.1  

İslâm filozoflarına göre insanın doğuştan getirdiği bir bilgi yoktur. Bilgi ancak 

tüm bilgilerimizin esasını teşkil eden duyu tecrübelerinin temin ettiği hazırlıktan sonra 

Faal Akıl’dan gelen feyizle ortaya çıkar. Aslında bu dünyadaki tüm nesnelerde olduğu 

gibi insanı insan kılan suret/ruh da yine Faal Akıl’dan gelir. Dolayısıyla ruhun kaynağı 

metafizik bir ilkedir. İnsanı diğer hayvanlardan ayıran şey ise kati surette maddeye 

indirgenemez, bu da hiç şüphesiz akıl sahibi olmasıdır. Filozoflar insanı “düşünen 

canlı” diye tanımlar ki, düşünen ruhu ifade ederken, canlı ise bedeni tasvir etmektedir.2 

1.4. Tasavvuf Anlayışında İnsan 

Diğer bilim dallarının “İnsan” konusuna sorunsal, yetersiz ve aynı zamanda 

insanı daha da ötekileştiren yaklaşımlardan sonra, tasavvufun ilâhî ilim temelli 

merhamet ve şefkat yüklü yaklaşımı bu yüce varlığa gereken değeri verdiğini 

göstermektedir. Sûfîlerdeki insana karşılıksız hizmet, peygamberler ve onları izleyen 

asil rûhlu Allah dostu insanlarla mümkündür. Allah’a kurbiyet ile kazanılan insana 

dokunmak yaratıcıya dokunmaktır” anlayışlarını sûfîler Kur’an’daki îsar kavramıyla 

özdeşleştirmektedirler.3 Bu makam, yalnızca başkalarını düşünme bilincini sûfîye 

vermektedir. Sûfî bu anlayışını da Allah’ın: “…Bir sığınak arayışı içinde kendilerine 

gelenlerin hepsini seven ve başkasına verilmiş olanlara karşı kalplerinde hiçbir haset 

olmayan, aksine kendileri yoksulluk içinde bulunsalar bile diğerlerini kendilerine 

tercih ederler; işte böyleleri, açgözlülükten korunanlardır, mutluluğa ulaşacak 

olanlar onlardır.”4gibi âyetlerden almıştır. Bu, sûfînin Hak’tan aldığı Kerem/ikrâm 

vasfından kaynaklanmaktadır. Çünkü onlar, “Biz sizi yalnız Allah rızası için 

doyuruyoruz; sizden ne bir karşılık, ne de bir teşekkür bekliyoruz.”5 İlâhî hükümleri 

kendilerine ilke edinen kişilerdir. Sûfî îsâr görevini yerine getirirken, cömertliğin 

zirvesine çıkmıştır, o, aynı zamanda gelecekte muhtaç olabileceği şeyleri de ihtiyaç 

                                                 
1 Atilla Arkan, “Kindî ve İbn Rüşd’de İnsan Tasavvuru”, İslâm Araştırmaları Dergisi 12 (Temmuz 

2004), 32 . 
2 Türker, İslâm Düşünce Gelenekleri, 71-72   
3 Kuşeyrî, er-Risâle, s. 112; Sülemî, Tabâkât, s. 120; İbnü’l-Arabî, Fütûhât, IV, 263. 
4 Haşr, 59/9. 
5 İnsan, 76/9. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

32 

sahibine vermektedir.1 Onun için sûfî, maddeye karşı eğilmeyen, onunla padişahlık 

sürdüren kişi değil, paramparça olmuş gönül hırkalarını diken kişidir.2 Zira sûfî, hiçbir 

şey olmayandır. Bir şey olan; O, varlıktan/benlikten ölendir. İnsan, ölmeyen diriye 

varlığını satarak ulaşan kişidir.3 

Tasavvuf; insanı, diğer din, inanç ve ilahiyat bilim dallarının insana verdiği 

değerden farklı olarak, dinin kuru bilgi, şeklî ve doktrin yönlerinden kopararak, kesif 

bir duygu, kalbi bilgiden doğan tecrübe ve marifetin cezbedici yönüyle buluşturur. Bu 

buluşma sûfîyi, diğer bilimlerin kuru prensip ve kabullerinin dışına çıkarır ve onu 

insanlarla birleştiren, bütünleştiren, insanı diğer insanlara dokunmak görevi açısından 

bir gölge haline getirir.4 

Sûfîlere göre Allah, insanın ahlâkını/tabiatını kendi ilâhî tabiatına, kendi 

sûretine göre yarattığından insanın vasıfları O’nun vasıflarından bir örnektir.5 Hak, 

insanı kendi sûretinden yaratarak, yüce ve ulvî sırlarını ona vererek en büyük onurla 

şereflendirmiştir.6 Yaratıcının vasıtasız zuhûru olan “velî” insan, O’nun mutlak 

varlığını gösterir. Allah dostu insan, kendi birliğinde Yaratıcının birliğini gösterdiği 

için o kendisi ve Allah arasındaki düalitenin bir nedeni haline gelir. Allah’ın isim ve 

sıfatlarının hepsi onda ayrışır ve her bir isim ve sıfat müstakil bir zuhûr yeri ister. Onun 

için insan, Allah ile âlem arasında ontolojik bir râbıtadır. O, her iki tarafın arasını 

ayıran ve her ikisinin de sıfatlarına sahip olan bir berzahtır. Ayrıca insan, varlığın açığa 

çıkması için ilâhî ilim için bir zuhûr yeridir. Öte taraftan Hakk’ın zuhûru olan insan, 

gerçekle belirli bir ontolojik kemâli temsil eden herhangi bir ilâhî isim tarafından 

sınırlandırılamaz. Bu yüzden insan dışındaki tüm varlıklar çevreseldir ve ancak 

Allah’ın bazı isimleri ile görünürler. Fakat Allah göklerde ve yerde bulunan her 

eşyanın ilmini insana vermiştir. Onun için, ‚Göklerde ve yerde olan her şey onun 

hizmetine verilmiştir. Allah kendi sûretinde yaratıp, kendi ilmiyle bilgilendirdiği için 

                                                 
1 İbnü’l-Arabî, Fütûhât, IV, 263. 
2 Tenik, Ahmed Kuddûsî ve Tasavvuf Düşüncesi, 325. 
3 Rûmî, Dîvân-ı Kebir, IV, 182. 
4 Tenik, Ahmed Kuddûsî ve Tasavvuf Düşüncesi, 326. 
5 Mevlânâ, Mesnevî , 5/1195. 
6 Buhârî, “Enbiyâ,” 1; Ebû Dâvûd, “Süne,” 16; İbn Mâce, “Tahâre,” 77. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

33 

insan, âlî vasıfların usturlabıdır. İnsanda görülen her şey O’nun yansımasıdır, çünkü 

insanın sıfatları O’nun ilminin ve âyetlerinin görünümüdür. 1 

Tasavvuf terbiye geleneğinde, insana ilk etapta‚ “Allah’ı tanımak” dersi 

verilmemektedir. Önce insana‚ “kendini tanımanın” ilmi öğretilir. Çünkü insanın 

Allah’ı gereği gibi bilmesi ve tanıması için ilk aşamada, Allah’ın 

ufuklardaki/evrendeki âyetlerini okuyup anlaması daha sonra da, kendini okuyarak 

bilmesi ve tanıması gerekmektedir. Kendini bilen insan da, bedeninin hangi hücresine 

bakarsa baksın, orada Allah’tan başkasını okuyup öğrenmesinin mümkün olmadığını 

fark edecektir. Zira Allah, insandan kendi nefsini şahit tutarak, yalnızca Kendini 

bilmesi için söz/ahit almıştır. İnsana, insan vasfını kazandıran özün, Allah’ın kendi 

nefhası olduğu gerçeğini bilmesinin en büyük ilim olduğunun öğretilmesi 

gerekmektedir. Aynı zamanda insanın, en güzel bir yaratılışla yaratıldığını ve 

Allah’tan aldığı ilim ve rûhla bütün varlıkların en şereflisi olduğunu kendi benliğinde 

bulması gerekir. Hangi konuda olursa olsun kaçıp sığınılan ve yönelinen tek yerin 

Allah olduğu bilinirse ve oraya bütün benlikle iltica gerçekleşirse, işte o zaman; “O, 

insandan razı, insan da O’ndan razı olur” ( Fecr 89/28 ) hakikati gerçekleşmiş olur.2 

Tasavvuftaki “benlik” oluşum süreci, insan ruhsal ve beden planında eşit olarak 

ortaya koyan ideal bir süreçtir. İnsanın oluşum serüveni olan seyr u sülûk eğer gereği 

gibi incelenirse, “insan nedir?” sorusu cevaplarını bulacaktır. Çünkü tasavvuf anlayışı 

insanları yaratılış yetenekleri ve yapılarına göre bir sınıflandırmaya gitmemektedir. 

Tasavvuf ne filozoflarda olduğu gibi, sadece ruhsal yönünü ele alan bir görüş, ne 

Nietzsche ve Hegel gibi 19. yüzyıl düşünürlerinden akıl ve tarihsel yönünü, yine 

Nietzsche’nin yaptığı gibi insanı üstün, sıradan ve trajik insan diye sınıflandırırken 

insanın yetenek ve yaratıcı gücüne göre bir değerlendirme ortaya koymamaktadır. Stoa 

düşünce ekolünün yaptığı, “birey” ve “sıradan insan” ayırımına da gitmez. Aynı 

şekilde ilahiyat ekollerinin insana dair ele aldıkları “ruh ve beden” perspektifi ile 

değerlendirmez.3 

                                                 
1 Tenik, Sûfî Kişilik ve Ahlak, 375. 
2 Ali Tenik, - Vahit Göktaş. “Tasavvuf Bilgisi: Allah’ı Allah’la Bilmek İlmine Giriş”. Kader Kelam 

Araştırmaları Dergisi 14/1 (Şubat2016), 177-202. https://doi.org/10.18317/kader.15475. 
3 Tenik, Ahmed Kuddûsî ve Tasavvuf Düşüncesi, 327. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

34 

Tasavvufun insana verdiği değer, yaratıcıya olan tam bağlılık/kurbiyet 

şuurundan gelmektedir. Tasavvuf, terbiye ve eğitim sürecinde insanı, diğer bütün 

dinlerden, düşünce ekollerinden, inanç ve inanışlardan, mezhep ve ilahiyat 

ekollerinden farklı ele alarak değerlendirir. Bu sebeple tasavvuf, bir doktrin, dava 

olmanın ötesinde, insanın pratik/hâl yönüne eğilerek, onu kendi özüne yani “bezm-i 

elest” teki hakikatine göre yaşamasını hedeflemektedir. Aynı zamanda sûfînin 

tecrübesinden hareketle oluşturduğu “tasavvuf anlayışı” gerçeğiyle de tesirini düşünce 

alanında da sürdürür. Fakat sûfî hâlin etkinliği ve ağırlığı, tasavvuf ilmi gerçeğinde 

daima ön plandadır. Bundan dolayı farklı dönemlerde gelişen tasavvufî hâl ve anlayış, 

tasavvuf ilmiyle yoğrularak yeni açılımlar ortaya çıkmaktadır. Bu hâl ilmiyle oluşan 

zengin birikim içinde tasavvuf, ilâhî ilim aydınlığıyla insan yetiştirmeyi ana gaye 

olarak kabul etmektedir. Hakk’ın ilmiyle hamlıktan olgunluk seviyesine gelen insan, 

Allah’ın ahlâkını ortaya koymaya gayret eden kişiliğe sahip olur. Tasavvuf ilminin 

terbiyesiyle pişen sûfî, hamlıktan “rıza” makamına ulaşmaya gayret ederek diğer 

insanların hayatlarında yaşayamadığı bir psikolojiyle rabbânî huzuru tadar.  

Bazı sûfîlere göre, Allah’a yürüyen sûfî, hayatı boyunca daima “mürîd” yani 

talep edendir. Seyr u sülûk süreci de hayat boyu devam eder. Hatta bazı sûfîler, seyr u 

sülûkun ölümden sonra da devam ettiğine inanmaktadırlar. Bu yüzden hayatlarının her 

evresinde Allah’ın rızasını kazanmayı gaye edinen sûfîler, her durumda Allah’a karşı 

“fakr” halini yaşayan kişilerdir. Sûfîler için kullanılan, “insan-ı kâmil” vasfının yerine, 

onların yaşadıkları hâl ve taşıdıkları anlayış tahkik edildiğinde, “Hakk’ın rızası”nı 

gaye edinen “velî/dost” vasfının kendileri için daha münasiptir.1  

Aynı şekilde tasavvuf, donuk söylem ve dogmatik perspektiften tamamen uzak, 

antropoloji biliminin yıllardır çözemediği ve problematik haline getirdiği, “insanı 

anlama” hususuna kendi mecrasında çözüm getiren bir ilimdir. Allah’ın her konuda 

net ve açık olan hükümlerinin yanına kendi yorumlarını koyarak onlarla yaşamak 

mümin olma vasfına uygun değildir. Bu edep gereği sadece Hz. Peygamber’in Hakk’ın 

muradı ışığında yaşadığı hayatı ve âyetlere getirdiği tefsirden hareketle açıklamalarda 

bulunmaya çalışıldı. Allah’ın anlaşılır ve uygulanabilir ilmini hayatın her yönünde 

yerine getirmeyi gaye edinen tasavvufun, yine Kur’an’dan aldığı ilimle, insan ve diğer 

                                                 
1 Tenik, Sûfî Kişilik ve Ahlak, 367. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

35 

varlıklar faydasına ilim icra eden her bilim dalını Allah’ın ilminin bir yansıması 

olduğuna inanarak, bütün ilimlerin ilk ve tek öğretmeni olarak Allah’ı kabul ederek 

hareket eder. Bu yüzden insanların ve diğer varlıkların hangi problemleri olursa olsun 

bunlarla ilgilenen ve bu konuda bir hizmet ortaya koyan her ilim değerlidir. Eğer bu 

ilimler, insanların ve diğer canlıların faydasına çalışmayı gaye ediniyorlarsa ve 

çalışmalarını da Allah’ın rızası gayesiyle yerine getiriyorlarsa o vakit, Allah ilminin 

bir kolu ya da parçasıdırlar. İşte tasavvuf bu anlayışla değerlendirildiğinde; tıp, 

biyoloji, astroloji, arkeoloji, antropoloji, kimya, fizik, felsefe, psikoloji, sosyoloji, 

edebiyat, şiir, sanat ve dinler tarihi gibi bilimleri Hakk’ın ilimlerinin tezahürü olarak 

görür. Tasavvufun bu bilimlere bakışı, ilgisi, alan dışının iddia ettiği gibi, bir etkilenme 

değil, insan olmanın ya da insana ilâhî fıtratla verilen ihsanlara bu bilimlerce kısmî de 

olsa verilen karşılıktır.1  

Tasavvuf, Hak’tan aldığı ilimle terbiye ettiği bireye, yaratılan her mevcudatın 

yaratılış gayesini bilmek yani Hz. Süleyman gibi âlemin aklı olup yaratılan bütün 

eşyanın dilini bilmek hakikatini öğretir. Aynı şekilde tasavvuf, Kur’an’ın çizdiği 

istikâmetle, insan bir “hiç” iken, bir damla iken ilâhî feyizle onu okyanusa dönüştüren 

bir ilimdir.2 Bu yüzden insanın hayatı, bütün boyutları ile Hakk’ın ilmiyle gerçek 

varlığına ulaşır.3 İnsan, her yönüyle diğer mevcûdat içinde ayrı bir güzellik ve 

özellikten yaratılmıştır. Zira insan, kendisinde her şeyin toplandığı cem’iyyetü’l-amme 

ve tam görünümlü bir mazhariyet/mazhariyyetü’t-tâmme vasfıyla yaratılmıştır. O, var 

olan her varlığın özelliğini kendinde barındıran, bütün mevcûdatın ilimlerini ve 

göklerde ve yerde var olan şeref ve üstünlüğün bütününü üzerinde taşıyan farklı bir 

varlıktır.4 

Tasavvufa göre insan, bu dünyaya kendisini, varlıkları ve Rabbini tanımaya, 

bilmeye ve bunlarla hakiki ilme ulaşarak yaşaması gerektiğini söylemektedir. İnsanın 

yaratılış amacı, hem kendini hem de yaratıcısını keşfederek Allah’a itaat görevini 

yerine getirmesidir. Bu keşfin gerçekleştirmek için, Stoa’cı düşünür Lucius Annaeus 

                                                 
1 Tenik, Sûfî Kişilik ve Ahlak, 392. 
2 İbrâhîm Efendî Oğlanlar Şeyhî, Dil-i Dânâ, İstanbul Büyükşehir Belediyesi Atatürk Kitaplığı 

Koleksiyon Osman Ergin Türkçe Yazmaları, nr: 1539, 45. 
3 Seyyed Hossein Nasr, Sufi Essays, (London: Allen and Unwin, 1972), 43. 
4 Tenik, Ahmed Kuddûsî ve Tasavvuf Düşüncesi, 327.. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

36 

Seneca’nın (ö. 65) da kısmi olarak üzerinde durduğu gibi,1 insan psikolojisine dayalı 

hem bireysel hem de toplumsal bir sorumluluk duygusuyla hareket etme zorunluluğu 

vardır. Çünkü insan, hem kendisine hem de bütün mevcudata karşı sorumludur. Hangi 

ırk, din, sınıf ve düşünce mensubu olursa olsun ayırım yapmadan herkese insanca 

davranmak Allah’ın farz kıldığı bir ibadettir. Ayrımcılık yapmamak, her hâlükârda 

hiçbir insanı kayırmamaktır. Onun için herkes, adaletli ve eşit bir şekilde mevcut 

imkânlardan yararlanmalıdır. Kişiyi iyi yapan şey, kendisini her konuda eviren ve 

çeviren kalp dünyasını sadece Allah’a has kılmasıdır. Belirleyici olan tek şey, insanın 

bu hakikatle kendi hayatını yönlendirip, Allah’ın murad ettiği bir hayat ortaya 

koymasıdır.2 

Sûfînin sülûk yani Allah’a gidiş süreci, insan ve bütün varlık için çalışmak ve 

onları sevmek anlayışı üzerine oturur. Sûfî anlayışında bütün varlıklara saygının ilk 

basamağı, onları hor görmemek, ikinci ve en ulvî basamağı da onlara hizmet etmektir. 

Çünkü o, bu anlayışını Kur’ân’ın bu konuya dair ifadelerinden alır: “Uyun o kişilere 

ki sizden bir ücret istemezler. Doğruyu ve güzele götürenler işte onlardır, başkası 

değil” (Yâsin 36/21). Kur’an insanı ölümsüzlüğe, güzele, doğruya götürmek, hak ve 

gücün karşılıksız önderlik ve rehberlik edenlerden beklenebileceğini ve yalnız onların 

eliyle gerçekleşebileceğini söylemektedir.3 İşte insan, kendi kalbî idraki ile varlığın 

bütün gerçekleriyle irtibat halindedir.4 İnsanın içinde bulunduğu cevher, tabiatının 

bütününü kapsamaktadır. Bu kapsam alanına evrende var olan her varlık girmektedir. 

İnsana verilen bu yetenek bütün gerçekleri kuşatacak güçtedir. İşte hem fânî hem ebedî 

olan insan budur. Her ân yeniden yaratılan bir varlık ve aynı şekilde ölümsüz bir 

varlıktır. Bu açıdan insanın varlığı Allah’ın varlığıyla tamamlanır ve ilâhî rıza 

derecesine ulaşır. Bu vasfından dolayı Allah, dünyanın ilâhî dengesini insana emanet 

etmektedir.5 

Sûfîlere göre Allah, varlıklar içerisinde sadece insana ilâhî yetkinlik mertebesi 

vermiş ve bu nedenle de onu “insan” 6 diye isimlendirmiştir; çünkü Allah, insana 

                                                 
1 K.F. Johansen, A History of Ancient Philosophy, çev. H. Rosenmeier, Routledge, (London: 1988), 507. 
2 Tenik, Sûfî Kişilik ve Ahlak, 393  
3 Tenik, Sûfî Kişilik ve Ahlak, 394. 
4 Nasr, Sufi Essays, 45. 
5 İbnü’l-Arabî, Fusûs, 27. 
6 İbnü’l-Arabî, Hilyetü’l-Ebdal, Resâil içinde, (Beyrut: 1998), 527. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

37 

“nefha”sıyla ünsiyet etmiştir. Böylece Allah ile insan arasında farklı bir ünsiyet ve 

muhabbet meydana gelmiş ve Allah, muhabbetle yarattığı bu varlığı umran vezninde 

“insan” diye isimlendirmiştir.1 Dolayısıyla sadece insan kendi varlığında ilâhî 

hakikatleri barındırır. Bundan dolayı insan, ilâhî ve kevnî bütün hakikatleri içermesi 

nedeniyle kemâl mertebesine üst seviyesiyle ünsiyet etmiş bir aynadır.2 Şu 

unutulmamalıdır ki bütün mevcudatta Hakk’ın kemâl sıfatının tezâhürü vardır. 

Bilinmez/gayb âleminin güzellikleri, kenz-i mahfi içinde saklıdır. Allah, âyetlerinde 

evrenin her yerinde bulunan kendi sırlarını açıklamak ve bildirmek için insanı 

yarattığını buyurmaktadır.3 

Diğer taraftan insanın evreni anlama çabasını, aslında insanın kendi 

yaratılışındaki sırrı kavramaya çalışmasıdır. Bu ise, Hakk’ın kendini bilmeyi arzu edişi 

demek olan ilâhî ve ebedî açıdan pay almak ve Mutlak iradeye kendini teslim etmektir. 

Bu konuya uygun olarak, Celâleddîn Rûmî, insanın varlık içindeki konumunu şöyle 

açıklar: “Ey Hakk kitabının örneği insanlar! Ey şahlık güzelliğinin aynası mutlu varlık. 

Her şey sensin. Âlemde ne varsa, senden dışarıda değil. Sen her ne arasan kendinde 

ara, çünkü her varlık sende var”4 insanın kendini tanıma makamı, Allah’ın insanı, 

kendi yüceliğini bilecek seviyeye yükseltmesidir. İnsana verilen emanet görevi, 

evrendeki varlıkları ve onlara tecellî eden ilâhî kudret ve güzelliği en berrak şekliyle 

idrak etmektir. Bu da insanın asli yaratılışını ortaya çıkarmaktadır. İşte insanın bütün 

bunları tam anlamıyla idrak edebilmesi için, buna engel olan kendi beşerî benliğini 

aşarak ilâhî benlik kazanmasıdır. Onun için, benlik örtüleri altında saklı olan öz benini 

ortaya çıkarmalıdır. Sûfîler, bu “öz kişiliği” ortaya çıkarma sürecinde sûfînin tüm 

beşerî niteliklerden “hiç”lenmeyi tavsiye etmektedirler. İnsanın bu şekilde kendisini 

keşf süreci sonunda, özünü bilme ve gerçek anlamıyla Hakk’ı bilip O’nu sevme 

sürecine yükselecektir. Çünkü onda, Hakk’ın cemâli görünür.5 Zira Hak, kendi 

güzelliğini insanda seyreder. İnsandaki bu sır, sûfîlerin ifadesiyle ölümüne bir sırdır, 

diğerleri bunu algılayamaz.6 

                                                 
1 İbnü’l-Arabî, Fütûhât, 2/642. 
2 Tenik, Sûfî Kişilik ve Ahlak, 398. 
3 Tenik, Sûfî Kişilik ve Ahlak, 356. 
4 Mevlânâ; Rubailer, 1382. 
5 Tenik, Ahmed Kuddûsî’nin Tasavvuf Düşüncesi, 326. 
6 Celaleddîn Rûmî, Rubailer, 1192. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

38 

Tasavvuf anlayışında, beşere “insan” sıfatı veren ve aynı zamanda ona 

insanlığını aşmaya muktedir kılan güç kendinin farkındalığını kazanma gücüdür. Bu 

güç de insanın derûnunda bulunmaktadır. İnsan, kendini keşfetmeyi duyularla 

gerçekleştiremez, çünkü duyular, insanın en dışsal araçlarıdır; “bakarlar görmezler; 

duyarlar işitmezler” gibi durumda, hata/yanlışlık duyularda değil, idrak merkezi kalp 

ile alakalıdır.1 Zira “Bu insanların kalpleri mühürlüdür; kalpleri ile idrak edemezler.” 

(Bakara, 2/18)  ancak, yüksek önem dereceleri ve varlık düzeyleri ile temas sadece 

kalp vasıtasıyla yapılabilir. Çünkü algı merkezi olan kalbî görüş, eşyayı idrak etmekte 

görüşler üreten düşünme gücünden kat kat üstün olur. 

Sûfîlere göre, kişinin “insan” vasfını kazanabilmesi için ilâhî vasıfları üzerinde 

taşıması gerekmektedir. Öncelikle kişi riyadan/ikiyüzlülükten uzak durmalı, çünkü 

riyâ Allah’a ortak koşmanın sinsi yoludur, ikincisi sâlik, enaniyetle/egoyla hareket 

etmemelidir. Yani “ben”ini yok edip, tevâzulu olmalıdır. Ve insan kendini bilerek 

kibirden uzak durmalıdır. Zira kibir, Allah’a isyanın en kötü yoludur. Allah, kibirde 

(büyüklenmede) Kur’an’da İblis’in isyanını örnek vermektedir. Nitekim Allah, insanı 

yaratırken bu üstün varlığın meleklerden de daha yüksek vasıflara sahip olduğunu 

ortaya koyup meleklerden değerli varlık insan için Kendi zâtına secde etmelerini 

isterken İblis kibrinden dolayı isyan eder.2 Bu yüzden Allah, hiçbir müstekbiri 

sevmez.3 

Allah’ın çizdiği karaktere sahip olan insan, diğer insanlardan farklı olarak, 

dinin kuru bilgi, şekil ve doktrinin ötesinde, Hakk’a teslimiyetle yaşanan tecrübe ve 

ilâhî irâdenin cezbedici yönüyle buluşturur. Bu buluşma sûfîyi, diğer bilimlerin kuru 

prensip, kabullerinin dışına çıkarır ve onu insanlarla birleştiren, bütünleştiren insanı 

diğer insanlara hizmet açısından bir gölge haline getirir.4 İnsan, kendisinden ağyârı 

tamamen temizlemedikçe, benliğinde Hakk’ın hakimiyeti gerçekleşemez. Hak ile 

birleşmek demek, kişinin varlığının O’nunla birleşmesi demek değildir. Kişinin 

Hak’tan başka her düşünce ve eylemde sıyrılarak, O’nun varlığa tecellî ettiği ilâhî 

ilimiyle fânî olmasıdır.5 

                                                 
1 Tenik, Ahmed Kuddûsî’nin Tasavvuf Düşüncesi, 327. 
2 el-Bakara 2/ 34; el-Hicr 15/33. 
3 en-Nahl 16/22, 23. 
4 Mevlânâ, Dîvân-ı kebîr, 7/330. 
5 Mevlânâ, Dîvân-ı kebîr, 7/464. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

39 

Sûfîler, Hz. Peygamber’den (s.a.v. ) gelen; “Dünya ahiret ehline, ahiret dünya 

ehline, hem dünya hem ahiret ise Allah ehline haramdır”1 rivayette insanın üç farklı 

kişilik ortaya koyduğunu ifade ederler.2 Tasavvuf anlayışında, dünya ve ahiret bir 

yönüyle birbirinin paradoksudur. Hangi tarafa sevgi ve meyil fazla olursa diğer taraf 

eksik kalır. İlâhî ilimle kimlik kazanan kişi böylesine bir ikilem/paradoks içinde 

bocalaması mümkün değildir. Çünkü Allah dostu kişi, hem dünyaya hem de ahirete 

takılıp kalmayı kendisine haram görür. Zira onlar, cehalet ve gaflet kaynağı olan 

karanlık perdelerden oluşan geçici hayatı terk etmişlerdir. Onlar, dünya ve ahiret 

ikilemine girmeden Allah’ın kendilerinden istediği hayatı yaşarlar. Dünya hayatı yani 

Allah’ın muradı dışındaki hayat onlar için sadece bir oyalamadan ibarettir.3 Allah bu 

oyalamayı şu şekilde ifade etmektedir. “Dünya hayatı (Allah dışındaki hayat) sadece 

bir oyun, eğlence ve oyalamadır” (el-En’am 6/32; el-Ankebût 29/64; el-Hadid 57/20; 

Muhammed 47/36). Zira ahiret yaşamı için de aynı durum söz konusudur. Allah 

dostlarının Allah’a olan sevgilerinden dolayı, O’ndan başka şey düşünmelerine fırsat 

verecek zamanları da yoktur. Onlar nûr ve şeffaflık kaynağı olan ahireti, Allah’a olan 

bağlılıklarından dolayı terk ederler. Zira Allah dostları ahirete, cennete ve içindeki 

nimetlere de takılmazlar. Onların Allah dışında bir istekleri yoktur. Çünkü onlar, 

Allah’ı hiçbir karşılık beklemeden severler. Onların Allah’a olan ibadeti, ne cehennem 

azabından ya da korkusundan ne de cennet ve berzahtaki nimetler içindir. Allah’ın 

ahlâkıyla ahlaklanan dostunun ibadeti, yalnızca kerim olan Hakk’ın Zâtı içindir. Onlar, 

Râbia’nın; “İlâhî izzetin ve celâline yemin ederim ki, senin cehenneminden korkarak 

ve cennetini isteyerek Sana ibadet etmedim. Sadece Senin kerim olan zâtına ibadet 

ettim” sözü ile hareket ederler.4 İşte Allah’ın insanda istediği böyle bir teslimiyetle 

gerçekleşen imandır. 

Neticede, tasavvuf perspektifinde insanî kişilik kazanmak, başta insanın hak ve 

hukukuna ve bütün diğer varlıkların hukukuna riâyet ederek onlara karşı Allah’ın 

yüklediği görevi yerine getirmektir. Allah’a itaat, geleneksel form haline getirilmiş üç-

beş ibadeti sadece şeklî olarak ya da kabuktan ibaret sayan bir ibadet anlayışının 

                                                 
1 Aclûnî, Keşfu’l-Hafâ, 1/493. 
2 Tenik, Ahmed Kuddûsî ve Tasavvuf Düşüncesi, 328. 
3 Tenik, Sûfî Kişilik ve Ahlak, 357. 
4 İsmail Ankaravî, Hadisler ile Tasavvuf ve Mevlevî Erkanı, haz. Semih Ceylan, (İstanbul: Dâru’l-Hadis 

Yayınları, 2001), 126-127. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

40 

dışında Allah’ın muradınca hareket etmektir. Yaratıcının tüm mahlûkatına sevgiyi, 

saygıyı ve onlara dokunmayı ilâhî murat gereğince yerine getirmektir. Onun için, 

Allah dostu olmak, yalnızca teoride kalan kavramsal bir olgu değil, yaşanan bir hâldir. 

İşte bu perspektifle, Allah dostu olmanın ilkelerini sorgulayarak, bu yolda yürüyenlere 

gerçek kişiliğin kaide ve kurallarını ortaya koymak gerekir. Yunus Emre’nin de ifade 

ettiği gibi, dervişlik, zahirdeki giyim, kuşam ve dış görünüş değil, insanın sevk ve idare 

eden gönül dünyasındaki ilâhî ilim neşvesine göre hayat yaşamaktır.1 Allah’ı talep 

edenler için, Allah’ın onlar için ortaya koyduğu âyetlerle hâl yaşayıp ilâhî ahlâkı 

ortaya koymak olmazsa olmaz olan düsturdur. Bu yolda yürüyen kişi, bütün hayatını 

Allah’ın ortaya koyduğu hükümlere göre düzenlemelidir.2 

  

                                                 
1 Yunus Emre, Divan, haz. Burhan Toprak, (İstanbul: Odunpazarı Belediyesi Yayınları, 2006), 104. 
2 Tenik, Sûfî Kişilik ve Ahlak, 396. 

 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

41 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

KUR’AN BAĞLAMINDA TASAVVUFÎ DÜŞÜNCEDE İNSANA İLİŞKİN 

OLUMSUZ NİTELİKLER 

2.1. KUR’AN’DA İNSAN 

Bütünüyle Âdemoğluna hitap eden Kur’an’da “insan” kelimesi türevleriyle ve 

tekrarlarıyla birlikte üç yüz otuz (330) yerde geçmektedir. Bunlar da birer âyette “insî” 

ve “enâsî”, beş yerde (5) “ünâs” on sekiz yerde (18) “ins” altmış beş (65) yerde 

“insan”1 ve iki yüz kırk (240) yerde de “nâs”2 şeklindedir. Ayrıca Türkiye Diyanet 

Vakfı İslam Ansiklopedisinde “insan” maddesi bölümünde bu konu işlenmiş olup 

fakat kelimenin Kur’an’daki sayısı doğru olarak verilmemiştir.3  

Kur’an’da bu kelime ve ondan müştak kelimeler incelendiğinde “insî” kelimesi 

beşer4, çoğul olarak kullanılan “enâsî” ve “ünâs” sözcükleri ise insan cinsi5 

anlamındadır.   Kur’an’da “ins” kelimesinin geçtiği âyetlerde, bu kelimenin zıddı 

olarak “cin” kelimesi gelmekte olup6 bu da Kur’an’a göre bu kelimeyle “görünen bir 

varlık” olarak insan kastedildiği anlaşılmaktadır. İnsan kelimesinin bir anlamı da 

“görünmek” olduğu bilinmektedir.  “Andolsun biz, cinlerden ve insanlardan 

birçoğunu cehennem için yarattık. Bunların kalpleri vardır ama onlarla 

kavrayamazlar; gözleri vardır ama onlarla göremezler; kulakları vardır ama onlarla 

işitemezler. Onlar hayvanlar gibidir, hatta daha da şaşkındırlar. İşte asıl gafiller 

onlardır.” (A’râf, 7/179) âyeti de bunu göstermektedir. Kur’an’da “insân” kelimesinin 

geçtiği âyetlerde genellikle insanın yaratılışı, zaafları ve olumsuz yönleri 

belirtilmiştir.7 “Kuşkusuz insan Rabbine karşı aşırı derecede nankördür.” (Âdiyât 

100/6). Âyeti vb. buna delildir. “Nâs” kelimesinin geçtiği âyetlerde ise “Ey insanlar! 

                                                 
1 Fuâd Abdulbâkî, el-Muʿcemü’l-müfehres li-elfâẓi’l-Ḳurʾâni’l-Kerîm (Mısır; Kahire: Matbe’atü dâru 

kütübi’l-mısriyye, 1944), 93-94. 
2 Fuâd Abdulbâkî, el-Muʿcemü’l-müfehres li-elfâẓi’l-Ḳurʾâni’l-Kerîm, 726-729. 
3 Kutluer, İlhan, “İnsan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 

22/320. 
4 Meryem, 19/26. 
5 Furkân, 25/49. 
6 Fuâd Abdulbâkî, el-Muʿcemü’l-müfehres li-elfâẓi’l-Ḳurʾâni’l-Kerîm, 93. 
7 Fuâd Abdulbâkî, el-Muʿcemü’l-müfehres li-elfâẓi’l-Ḳurʾâni’l-Kerîm, 93, 94. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

42 

Sizi bir tek nefisten yaratan ve ondan da eşini yaratan; ikisinden birçok erkek ve kadın 

(meydana getirip) yayan Rabbinize karşı gelmekten sakının. Kendisi adına 

birbirinizden dilekte bulunduğunuz Allah’a karşı gelmekten ve akrabalık bağlarını 

koparmaktan sakının. Şüphesiz Allah, üzerinizde bir gözetleyicidir.” (Nisâ 4/1) 

âyetinde olduğu gibi Kur’an’ın ilahî emir ve yasaklarına muhatap olan, iman etsin veya 

etmesin insan cinsi amaç edinmiştir.1 

2.2. İNSANIN OLUMSUZ ÖZELLİKLERİ 

İnsan için asıl rahmet ve kurtuluş kaynağı olan Kur’an,2 ontolojik olarak insanı 

bütün yönüyle incelemeye tabi tutmaktadır. Kur’an’da varlık açısından insana ilişkin 

pozitif temalar olduğu gibi negatif temalar da vardır. Bu bağlamda Kur’an’a göre 

insan, bütün yönleriyle ne iyidir ne de kötüdür. İnsan; varlık yapısı itibariyle hem 

iyiliği hem de kötülüğü barındıran disharmony/uyumsuzluk (zıt tabiatlı) bir yapıya 

sahip olduğu için onda melek veya şeytan olma potansiyeli bulunmaktadır.3 O, hem 

melekî hem de şeytanî iki karşıt vasıfları barındıran düalist bir varlık yapısına sahiptir. 

Monist bakış açısıyla insanı incelemeye tabi tutan bilim dalları bile onun yapısında 

bulunan bu düalistliği gözardı edememiş ve bu perspektifle insana dair açıklamalar 

yapmıştır.4 “Şüphesiz biz insanı, karışık az bir sudan (meniden) yarattık ve onu imtihan 

edeceğiz. Bu sebeple onu işitir ve görür kıldık.” (insan, 76/2) âyetinde geçen “karışık” 

anlamındaki “emşâc” kelimesi de insanın düalist yapısına işaret etmektedir.  İnsanın 

yapısında var olan şeytanî kuvve, yaratılışında ateş unsurunun bulunmasından 

dolayıdır. “O, insanı ateşte pişirilmiş toprak kaplar gibi kurutulmuş çamurdan 

yarattı.” (Rahmân, 55/14) Kur’an buyruğu, bu durumu ifade etmektedir.  

İnsanın varlık yapısındaki iyiliğin ve kötülüğün ya da nurun/aydınlık ve 

zulmetin/karanlık ortaya çıkardığı düalizmin sonucu olarak o, karşıtları taşıyan bir 

varlıktır. Bu yönüyle insan, Manicheist5 insan kuramına göre evreni oluşturan iki tözün 

                                                 
1 Fuâd Abdulbâkî, el-Muʿcemü’l-müfehres li-elfâẓi’l-Ḳurʾâni’l-Kerîm, 726-729. 
2 Enbiyâ, 21/107. 
3 Mengüşoğlu, İnsan Felsefesi, 23. 
4 Hüseyin Süphi Erdem, “Erzurumlu İbrahim Hakkı’da ‘İnsanın Hakikati’ Sorunu”, İnönü Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 2 (2011), 2. 
5 Kurucusu Mani’nin adını alan maniheizm; iyi ve aydınlık güçle kötü ve karanlık gücün tasarımına 

dayanan dini bir öğretidir. Bedia Akarsu, Felsefe Terimleri Sözlüğü (Ankara: Türk Dil Kurumu 

Yayınları Ankara Üniversitesi Basım Evi, 1975), 118. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

43 

birliğidir.1 Mâmâfîh insanın bu yapısı, yaratılış sebebini meleklerin ve 

hayvanlarınkinden ayırmaktadır. Şöyle ki melekler sadece uhrevî, hayvanlar ise 

dünyevî hayat için yaratılmışken, insan her ikisi için de yaratılmıştır.2  

Varlık yapısı itibariyle iki zıddı barındıran insan, ne Hristiyanların iddia ettiği 

Hz. Âdem (a.s)’den tevarüs eden aslî günahla (ilk günah) yaratılıp bütünüyle 

günahkârdır. Ne de modern psikoloji öncülerinin “çıkış noktası kaos olan insan, 

aslında kötüdür” 3 iddiasında olduğu gibi aslı itibariyle tamamen olumsuz bir varlıktır. 

Bu arada insan, Hümanistlerin4 savunduğu kutsal ve bütün yönleriyle olumlu bir varlık 

da değildir.5  

Kur’an da insan, ilâhî nefha6 kabul edildiği için genel olarak o, kutsal bir varlık 

olarak kabul edilmiştir. Bundan dolayı da kimi din bilimciler, onun yapısı itibariyle iki 

zıddı barındıran durumunu, insan cinsini ikiye ayırarak açıklamışlardır. Onlara göre 

insan için birincisi asıldır. O da Allah’ın halife olarak seçtiği,7 esmâ’yı öğrettiği8 ve 

iki eliyle yarattığı,9 nefhasıdır.10 Bu cins insan, fıtratında zulmet olmayan, selim bir 

fıtratla yaratılan doğru karekter ve mizaca sahiptir. İkincisi ise insan adına arızî olup 

böyle bir durum ona layık görülmemiştir. Bu tipoloji, özde değil sözde insan için 

geçerlidir. Bu, sûreten ve şeklen insana benzeyen, aslında insan olmayan, fakat dik 

durmak, konuşmak, gülmek vb. insana has fiziksel özelliklere kabiliyetle yaratılan, 

fıtratça kötü mizaca sahip ve mertebece hayvanlardan daha aşağı derecede olan 

                                                 
1 Ebû’l-Ḳâsım el-Ḥuseyn b. Muḥammed er-Râğıb el-Iṣfehânî, Tafṣîlu’n-Neşʾeteyn ve Taḥṣîli’s-

Saʿâdeteyn (Beyrut: y.y., ts.), 25; Erkızan-Çüçen, Antik Çağ ve Orta Çağ Felsefe Tarihi, 247. 
2 Râğıb el-Iṣfehânî, Tafṣîlu’n-Neşʾeteyn ve Taḥṣîli’s-Saʿâdeteyn, 37. 
3 kutsal Kitap Yeni Dünya Çevirisi (New York: Watchtower Bıble And Tract Socıety Of New York, 

2019), 1448. 
4 Hümanizm (beşeriyete ibadet mezhebi): İngilizce’de hümanism, Almanca’da hümanismus, 

Fransızca’da humanisme, genel olarak, insanı tek ve en üstün varlık olarak gören, kişinin ahlakî ve 

yaratıcı gelişiminin rasyonel ve anlamlı bir şekilde Tanrı’yı yok sayarak doğal yoldan olabileceğini 

ifade eden ve bu bağlamda insanın doğallığını, özgürlüğünü ve etkinliğini ön plana çıkartan felsefî 

akım demektir. Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü (İstanbul: Paradigma, 1999), 431. 
5 Ömer Özsoy, İlhami Güler, Konularına Göre Kur’an (Sistematik Kur’an Fihristi) (Ankara: Fecr 

Yayınevi, 2005), 39. 
6 Hicr, 15/29. 
7 Bakara, 2/30 
8 Bakara, 2/31. 
9 Sâd, 38/75. 
10 Hicr, 15/29. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

44 

türdür.1 İbnü’l-‘Arabî (ö. 638/1240)’nin “kemâl rütbesine hâiz olmayan insan, insan 

değil şeklen insana benzeyen hayvandır.”2 sözü, insanın bu durumunu özetlemektedir. 

İnsanda doğumla gelen veya yaşadıkça ve bir hikmet gereği bedeninde bulunan 

kendisi için çirkin olan, onun hayat kalitesini düşüren, ona zarar veren onda olmaması 

gereken bazı fazlalıklar olduğu gibi insanın nefsinde de bazı hastalıklar bulunmaktadır. 

Doğumla birlikte göbek bağı ve insan yaşadıkça uzanan tırnaklar buna örnek 

gösterilebilmektedir. Aynı şekilde insanın nefsinde, mücâhede ve riyâzat gibi 

tasavvufî hâllere ve makâmlara bürünmek suretiyle kurtulması gereken cahillik, 

nankörlük vb. mânevî hastalıklar da mevcuttur.3  

İnsanın yapısında her bir hayvan cinsinin yapısında bulunduğu gibi tek bir 

olumsuz nitelik de mevcut değildir. Aksine bütün hayvan cinslerinde bulunan kötü 

huylar, sadece insanda bulunabilmektedir. Söz gelimi Arap toplumuna göre; köpekte 

hırs, kurtta zorbalık, öküzde görgüsüzlük, farede hırsızlık, maymunda taklitçilik, 

eşekte ahmaklık ve domuzda aç gözlülük olumsuz nitelikleri bulunmaktadır. İnsanda 

ise bu menfî sıfatların hepsi mevcut olabilmektedir. Aynı şekilde insan için geçerli 

olan bu özellik, olumlu nitelikler açısından da kabul görülmektedir.4 İnsanın bu 

özelliği, “Yeryüzünde yürüyen hiçbir hayvan ve iki kanadıyla uçan hiçbir kuş yoktur 

ki sizin gibi birer ümmet olmasınlar. Biz kitapta hiçbir şeyi eksik bırakmamışızdır, 

sonra hepsi Rablerinin huzurunda toplanırlar.” (Enâm, 6/38) âyetinde de haber 

verilmiştir. Buna göre insan, farklı farklı hayvan cinslerinde bulunan her bir özelliğe 

sahip olabilecek potansiyelde yaratılşmıştır sonucunu çıkarmak mümkündür. Hatta 

insan, sadece hayvanlardaki özelliklere değil, kendisi dışındaki bütün varlıkların 

özelliklerini barındırma kapasitesiyle yaratıldığı savunulabilmektedir.5  Sûfîlerin 

insanı, “âlem-i sağîr” diye isimlendirmesi de muhtemelen onda her bir varlıkta bulunan 

parçaların hepsine birden sahip olabilme kabiliyetinde yaratıldığı içindir. Yani insan 

bütün varlıklardan bir nümune taşıyabilmek özelliğiyle dünyaya gelmiştir.    

İnsanın yapısında var olan menfî nitelikler, aslında onun nefsinin şehvet 

kuvvetiyle ortaya çıkmaktadır. Şehevî kuvveyle insan, yeme-içme, çiftleşme, başa 

                                                 
1 Râğıb el-Iṣfehânî, Tafṣîlu’n-Neşʾeteyn ve Taḥṣîli’s-Saʿâdeteyn, 119. 
2 İbnü’l-’Arabî, Rahmetü’n mine’r Rahmân, 1/97. 
3 Râğıb el-Iṣfehânî, Tafṣîlu’n-Neşʾeteyn ve Taḥṣîli’s-Saʿâdeteyn, 92. 
4 Râğıb el-Iṣfehânî, Tafṣîlu’n-Neşʾeteyn ve Taḥṣîli’s-Saʿâdeteyn, 34. 
5 Lütfüllah b. Abdül’azîm Hoca, el-İnsanü’l-kâmil fî fikri’s-sûfî (Riyad: Dâru’l-fazile, 2009), 27. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

45 

kalkmak ve diğer dünyevî zevklere, hayvânî olan bedenî lezzetlere ulaşmaktadır.   

Buna mukabil insan, aklî kuvveyle ilme, dünyalık olmayana, güzel fiillere ve akıbeti 

hayır olana varmaktadır. Kur’an’da onun bu yapısı “biz ona doğru yolu gösterdik. Ya 

şükreder, ya da nankörlük.” (İnsan, 76/3) âyetinde bildirilmiştir.1  

Varlıklar arasında en son yaratılan insan,2 Kur’an’a göre yaratılış bakımından 

en güzel şekilde yaratılmış,3 Allah onu şerefli bir varlık kılmıştır4 ve ona beyânı 

öğretmiştir.5 Allah’ın kendi eliyle yarattığı nefhası olan insan,6 fıtratı itibariyle pak ve 

temizdir. Nitekim Resûlüllah (s.a.v. ) “sağlıklı bir hayvanın sağlıksız bir yavru 

doğurmasının düşünülemediği gibi, her doğan çocuk da fıtrat üzere doğar. Ancak anne 

ve babası onu Yahudi, Hristiyan veya Mecûsî yapabilir”7 buyurmuştur. Kur’an’da da 

insana bu fıtrat üzere kalması, “O halde sen hanîf olarak bütün varlığınla dine, Allah 

insanları hangi fıtrat üzere yaratmışsa ona yönel! Allah’ın yaratmasında değişme 

olmaz. İşte doğru din budur; fakat insanların çoğu bilmezler.” (Rûm, 30/60) âyetiyle 

emredilmiştir.  İnsanın fıtratullah üzere yaratılmasından da inanç, kültür, düşünce, ırk, 

cinsiyet vb. fark etmeksizin bütün insanların yapısında iyilik olduğu sonucunu 

çıkarmak mümkündür.8   

İnsana, başta akıl nimetinin verilmesi ve yapıp ettikleri bakımından irade ve 

seçebilme kabiliyetiyle donatılması onu sorumlu bir varlık kılmakla beraber aynı 

zamanda varlıklar hiyararşisinde en tepe noktaya da yerleştirmektedir. İnsanın diğer 

varlıklardan üstün olarak yaratıldığı, “Andolsun ki biz, insanoğlunu şan ve şeref sahibi 

kıldık. Karada ve denizde taşıtlara yükledik ve temiz yiyeceklerden onları 

rızıklandırdık. Onları yarattıklarımızın birçoğundan üstün kıldık.” (İsrâ, 17/70) 

buyruğunda açık açık bildirilmiştir. İnsan, şayet irade ve hürriyetini Allah’ın 

muradınca kullanırsa yaratılışı itibariyle zirvede olduğu gibi orada kalmaktadır. Fakat 

yaratıcı tarafından kendisine verilen bu değerleri yok sayıp bunun aksine hareket 

                                                 
1 Râğıb el-Iṣfehânî, Tafṣîlu’n-Neşʾeteyn ve Taḥṣîli’s-Saʿâdeteyn, 31. 
2 Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim Müslim, el-Câmiʿu’s-saḥîḥ, thk. Muhammed Fuâd 

Abdülbaki (Beyrut: dâru ihyâi’t-türâsi’l-ârabî, ts.), 4/2149. 
3 Tîn, 95/4. 
4 İsrâ, 17/70. 
5 Rahmân, 55/4. 
6 Sâd, 38/75, Hicr, 15/29. 
7 Ebû ʿAbdullâh Muḥammed b. İsmâʿîl b. İbrâhîm el-Buḫârî, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, thk. Muḥammed 

Zuheyr en-Nâṣır (Beyrut: Dâru Ṭavḳi’n-Necât, 1422), 1/465. 
8 Tenik, Sûfî Kişilik ve Ahlak, 26. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

46 

ederse işte o zaman esfele-i sâfilîne doğru yol alması kaçınılmazdır.1 Buna göre iki tip 

insan ortaya çıkmaktadır. Bunlardan biri; en güzel surette,2 iyiliklere kabiliyetli olarak 

yaratılan ve bu bilinçle hareket eden, dünya ve ahiret saadetine ulaşan, diğeri ise bu 

yaratılışın farkında olmayan, ruhen değil de ismen ve cismen insan, cehennemin 

yakıtı3 olacak olandır.   

Allah’ın insanı temiz bir fıtratla yaratmasına rağmen o, zayıf bir varlık yapısına 

sahiptir. İnsan, yapıp ettikleri ve bilhassa kendini tanımaması, bilmemesi sebebiyle 

varlık yapısında var olan kötülüğe yönelip ilâhî fıtrattan uzaklaşabilmekte, Kur’an 

deyimiyle esfel-i sâfilîn’e4 ve hayvanlardan daha aşağı dereceye5 düşmek suretiyle 

Allah’ın çekim alanının dışına çıkabilmektedir. 

Kur’an, “De ki: “Herkes kendi mizaç ve karakterine göre iş yapar.” Rabbiniz 

kimin doğru bir yol tuttuğunu çok iyi bilmektedir.” (İsrâ, 17/84) buyruğuyla her bir 

insanın farklı bir mizaçla yaratıldığını haber vermektedir. Bununla birlikte insanın 

ebeveyni ve doğup büyüdüğü sosyal ve kültürel çevresi gibi etkenler de onun 

karakterinin oluşmasında temel unsurlardandır.6 Şöyle ki insanın içinde bulunduğu 

sosyo-ekonomik-kültürel durumlar, karşılaştığı olumlu-olumsuz olaylar, yaşadığı 

toplumun gelenekleri, töreleri ve fiziksel çevresi gibi sayısız etken onun kişiliğinin 

oluşmasında etkilidir. İnsanın yaşadığı sosyal çevresi ve maruz kaldığı etkenler farklı 

olduğu için de insanlar, bir birilerinden farklı karekteristik özelliklere sahiptir.7  

Buna ek olarak Kur’an’a göre insan, nefis taşıyan bir varlıktır. O, selim bir 

fıtrata sahip olmasına rağmen dilerse Allah’ın kendisi için koyduğu sınırları aşıp 

nefsinin kötü buyruklarına boyun eğebildiği gibi O’nun şeriatına boyun eğen, nefsini 

ıslah eden müttakî kişilerden de olabilmektedir.8 Bu yönüyle insan, yırtıcı hayvanlara 

benzetilebilir. Şöyle ki yırtıcı hayvanlar insanları potansiyel tehlike olarak 

gördüklerinden bir insan karşılarına çıkınca saldırıya geçebilmektedirler. Ancak 

evcilleştirilmiş yırtıcı hayvanlar ise terbiye edildiklerinde insanları tehlike olarak 

                                                 
1 Osman Nuri Demir, Mâtürîdî’de İnsan Tasavvuru (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2020), 13. 
2 Tîn, 95/4. 
3 Enbiyâ, 21/98 
4 Tîn, 95/5. 
5 Furkân, 25/44. 
6 Râğıb el-Iṣfehânî, Tafṣîlu’n-Neşʾeteyn ve Taḥṣîli’s-Saʿâdeteyn, 55-57. 
7 Çiğdem Kağıtçıbaşı, İnsan ve İnsanlar (İstanbul: Evrim Basım Yayın Dağıtım, 1988), 246. 
8 Şems, 91/7, 8. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

47 

görmez ve insanlarla gayet uyum içinde yaşayabilmektedirler. İşte hikmet ve îrfan 

neticesinde elde edilecek bilgiler bağlamında mücâhedeyle ve riyâzatla terbiye 

edilmemiş insanların da bu yırtıcılardan pek bir farkları olmadığını savunmak 

mümkün olabilmektedir.  Ancak unutulmamalıdır ki yırtıcı hayvanları yetiştirip 

evcilleştiren, onları uysal ve zararsız bir varlık yapabilen de insandır. Bu kabiliyette 

olan insan, kendini de yetiştirip zatında var olan olumsuz nitelikleri yok edebilir,1 

bunların yerine sûfîler arasında meşhur olan “Allah’ın ahlakıyla ahlaklanmak”2 

deyiminin kapsamına girebilme imkânına sahip olabilmektedir.  

Ezcümle insan denilen varlık, diğer varlıklardan farklı olarak tehlikelere karşı 

kendini koruyabileceği tam teşekkülle ve donatıyla yaratılmamıştır. Söz gelimi 

kendilerini savunmaları ve hayatta kalabilmeleri için Allah’ın doğuştan hayvanlara 

verdiği pençe, diş, hız ve çeviklik gibi silahları, insana vermemiştir. Fakat Allah, insanı 

buna kabiliyetli olarak yaratmış ve ona bunu elde edebilecek aklı da vermiştir. İnsanın 

hayat sürebilmesi için nasıl ki aklını kullanıp bu tür silahlarla kendini donatması icap 

ediyorsa aynı şekilde nefsinin hile ve desislerinden korunmak için de şeriatın emrettiği 

emirlerle kendini zînetlemesi ve yasaklardan sakınması gerekmektedir.3 “İnsan zayıf 

olarak yaratılmıştır.” (Nisâ, 4/28) ve “ Biz insanı bir sıkıntı ve zorluk içinde (olacak 

ve bunlara göğüs gerecek şekilde) yarattık.” (Beled, 90/4) gibi âyetlerde insanın 

savunmasız, “ Sizler hiçbir şey bilmez bir durumdayken Allah sizi analarınızın 

karnından dışarı çıkardı; şükredesiniz diye size kulaklar, gözler, kalpler verdi.” (Nahl, 

16/78),   “Sonra ona düzgün bir şekil vermiş ve ruhundan ona üflemiş; sizi kulak, göz 

ve gönüllerle donatmıştır. Ne kadar da az şükrediyorsunuz!” vb. âyetlerde de insanın 

bununla baş edebilecek kabiliyette yaratıldığı bildirilmektedir. Ayrıca “biz ona doğru 

yolu gösterdik. Ya şükreder, ya da nankörlük.” (İnsan, 76/3) ve “biz ona her iki yolu 

(hayır ve şer) da gösterdik” (Beled, 90/10) âyetleri, dikkate alındığında, insanın fıtri 

olarak olumsuz niteliklerden kurtulabilme potansiyeliyle yaratıldığı çıkarımı 

yapılabilmektedir.  

                                                 
1 Mâturîdî, Teʾvîlâtu Ehli’s-Sunne, 10/205. 
2 Hüccetü’l-İslâm Ebû Ḥâmid Muḥammed b. Muḥammed el-Gazzâlî, İḥyâʾu ʿUlûmi’d-Dîn (Beyrut: 

Dâru’l-Maʿrife, ts.), 4/306. 
3 Râğıb el-Iṣfehânî, Tafṣîlu’n-Neşʾeteyn ve Taḥṣîli’s-Saʿâdeteyn, 61-63. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

48 

İnsan, fıtratında var olan bu potansiyeli ortaya çıkarıp kullandığında da iyilikle 

ülfet kurmakta, iyilik, onun için alışkanlık olmakta ve huy haline dönüşmektedir. 

Neticede iyilik kendisinin mizacı olmakta ve insan onu meleke edinmektedir. Şairin 

de  

Kalpten sizi unutması isteniyor 

(Oysaki) mizac, laf dinlemez.1 

Şiirinde ifade ettiği gibi bu süreçten sonra da iyiliği terki imkansızlık durumunu 

alabilmektedir.2 

 İnsan, her ne kadar varlık yapısıyla olumsuz bazı nitelikler taşısa da ondaki bu 

menfi sıfatlar onun yaratıcısı itibariyle değildir. Sanatçı kusurlardan münezzeh olduğu 

için sanat da noksanlıklardan berî olup mükemmeldir. Zira Kur’an semantiği göz 

önüne alındığında yaratıcı, insana kendi ruhundan üflediğinden onu Rabbânî vasıflarla 

donatmış, bundan dolayı da varlıklar hiyerarşisinde insanı kendisinden sonra, varlık 

piramidinin en zirvesine yerleştirmiş,3 melekler dahil bütün varlıklara ona saygı 

göstermelerini emretmiştir.4 Yaratıcı sadece bununla da yetinmeyip peygamberler 

göndermek suretiyle insana en doğru yaşam biçimini göstermiştir.5   

Kur’an’da, insanın zayıf olarak yaratıldığı belirtilmektedir.6 Onun zayıflığı 

emaneti, yani yeryüzünde ahlaka dair sosyal bir düzen kurmak,7 orayı imar ve ıslah 

etmek vazifesini yüklenmesinden onu alıkoymamıştır.8 İnsan, bu emaneti de varlık 

yapısında var olan olumsuz nitelikler neticesinde yüklenmiştir9 ki bu da onu 

mükellef/sorumlu bir varlık yapmıştır. “İnsan, başıboş bırakılacağını mı zanneder?” 

(Kıyâme, 75/36) buyurularak insanın bu mükellefiyetine işaret edilmiştir. İnsanın 

mükellef olması, aynı zamanda irade sahibi olduğunu göstermektedir. “biz ona 

(insana) doğru yolu gösterdik. Şükretmek (Allah’ın muradınca bir hayat sürmek) veya 

                                                 
1 Ebû’l-Ḳâsım İsmail b. ʿAbbâd eṭ-Ṭâliḳânî eṣ-Ṣâḥib, el-Ems̱âlu’s-Sâʾira min Şiʿri’l-Mutenebbî, thk. 

eş-Şeyḫ Muḥammed Ḥasan Âli Yâsîn (Bağdat: y.y., 1385), 38. 
2 Râğıb el-Iṣfehânî, Tafṣîlu’n-Neşʾeteyn ve Taḥṣîli’s-Saʿâdeteyn, 97. 
3 Toshıhıko Izutsu, Kur’an’da Tanrı ve İnsan, çev. M. Kürşad Atalar (İstanbul: Pınar, 2018), 123. 
4 Tenik, Sûfî Kişilik ve Ahlak, 339. 
5 Hadîd, 57/25. 
6 Nisâ 4/28. 
7 Fazlur Rahman, Ana Konularıyla Kur’an, çev. Alparslan Açıkgenç (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 

2018), 53. 
8 Ömer Özsoy, İlhami Güler, Konularına Göre Kur’an (Sistematik Kur’an Fihristi), 38. 
9 Ahzâb, 33/72. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

49 

nankörlük etmek (Allah’ın insan için dilemediği şekilde yaşamak) ona kalmıştır.” 

(İnsan, 76/3) Kur’anî buyruk bunu göstermektedir. 

İnsan, iradesini Allah’ın iradesine teslim eder, hal ve hareketlerini düzeltirse 

ve O’nun muradınca bir hayat yaşarsa yaratıcının murâd ettiği insan tipi olmaktadır. 

Kur’anî bakış açısına göre irade sahibi olan insanın mükellef bir varlık olma sebebi de 

budur: “O, hanginizin daha güzel amel yapacağını sınamak için ölümü ve hayatı 

yaratandır.” (Mülk, 67/2), “İnsanların hangisinin daha güzel amel yaptığını sınayalım 

diye şüphesiz biz yeryüzündeki şeyleri ona bir zînet yaptık.” (Kehf, 18/7), “O, 

hanginizin amelinin daha güzel olacağı hususunda sizi sınamak için, Arş'ı su üzerinde 

iken, gökleri ve yeri altı günde yaratandır.” (Hûd, 11/7) âyetleri buna delildir. Diğer 

taraftan sorumluluğun bilincinde olmayan insan ise Allah’a düşman kesilebilen apaçık 

azılı bir düşman olabilmekte, O’nun kendisi için dilediği yaşantının sınırları dışına 

çıkabilmektedir.1  

İnsan, sınanmak için varlık yapısında bazı menfi sıfatlarla donatılmıştır. Kur’an 

semantiği göz önüne alındığında insanın varlık yapısında mevcud olan başlıca 

olumsuz nitelikler; zayıflık,2 helu’luk (açgözlü/bencil),3acelecik,4 cimrilik,5 

nankörlük,6 zalimlik,7 cahillik,8 ümitsizlik,9 tartışmacılık (çokça itiraz etmek),10  dünya 

malına düşkünlük11 ve bunun bir neticesi olarak da çok sevinip böbürlenmesi12 ve 

haddini aşmasıdır.13 Onun varlık yapısında var olan bu olumsuz vasıfların yanı sıra, 

onu Allah insanı olmaktan alıkoyan iki azılı düşmanı da bulunmaktadır ki o da 

şeytandır14 ve terbiye edilmemiş nefistir.15  

                                                 
1 Nahl, 16/4. 
2 Nisâ, 4/28. 
3 Meâric, 70/19. 
4 İsrâ, 17/11. 
5 İsrâ, 17/100. 
6 Hac, 22/66. 
7 İbrahim, 14/34. 
8 Ahzâb, 33/72. 
9 Hûd, 11/9. 
10 Kehf, 18/54. 
11 Âdiyât, 100/8. 
12 Hûd, 11/10. 
13 Alak, 96/6. 
14 İsrâ, 17/53. 
15 Yusuf, 12/53. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

50 

Kur’an’da insanın zayıflığını ve helu’luğunu haber veren âyetlerde bu 

özellikleri belirtmek için “خلق” mâzî, fâîli mechûl fiîli (edilgen) kullanılmaktadır. Yani 

bu iki nitelik dolaylı olarak insana nisbet edilmektedir. Zayıflık ve helu’lukta insan 

özne konumunda değildir. İnsan için olumsuz olan diğer niteliklerdeyse “Biz insana 

tarafımızdan bir nimet tattırır, sonra da bunu elinden çekip alıversek, bu takdirde o 

tamâmen ümitsizliğe kapılır, olabildiğine nankör kesilir.” (Hûd, 11/9) âyetinde olduğu 

gibi Kur’an, bu vasıfları doğrudan insana nisbet etmektedir. Buna göre zayıflık ve 

helu’luk insanda kendisinden bağımsız olarak var olabileceğini söylemek mümkündür. 

Buna karşın insandaki diğer menfî sıfatlar için aynı yargıyı söylemek doğru olmadığı, 

savunulabilmektedir. Bundan dolayı da insanın zayıf ve helu’ olması imtihan 

gereğiyken, diğer olumsuzlukları barındırmasıysa onun eylemleri neticesiyle olduğu, 

sonucuna varılabilmektedir. Fakat zayıflık ve helu’luk illetlerinin insanda bulunan 

diğer olumsuz hasletlerin kaynağı olduğu söylenilebilmektedir. Çünkü insan pak ve 

temiz olan fıtratullah üzere yaratılmıştır.1 

İnsana ilişkin bütün bu açıklamalarda dikkat edilecek olursa sûfîlerin bu 

konudaki düşüncelerine pek değinilmemiştir. Bunun sebebi; evliyâullahın portresini 

çizdiği insan, Allah’ın kendi sûretinde yarattığı ilâhî nefhâsıdır. Bu tip insanın da 

olumsuz nitelikleri taşıması sûfîlerce doğru kabul edilmemiştir. Bundan dolayı da 

genel olarak onlar, insana menfîlik isnad etmeyi uygun görmemişlerdir. Örneğin ilk 

dönem sûfîlerden Kelâbâzî (ö. 380/990), fenâ halini açıklarken “yanıp tutuşmakla ilâhî 

sıfatları yüklenip beşerî sıfatlardan yok olmaktır” demek suretiyle aslında sûfî için 

beşerî sıfatların söz konusu olmadığını bildirmiştir. Ona göre Allah dostlarında 

bulunan olumsuz sıfatlara, ondaki olumlu sıfatlar galebe çalmaktadır. Buna göre 

ricâlullahta bulunan cehl sıfatına ilim, zulüm niteliğine adalet, nankörlüğe de şükür vb. 

olduğu gibi müsbet sıfatlar menfî sıfatları bastırmaktadırlar.2 Mâmâfîh Allah dostları, 

Kur’an’da insana ilişkin olumsuzluk bildiren âyetleri dikkate alarak bu bağlamda 

insanın olumsuz özelliklerine değinmişlerdir. Söz gelimi Kur’an’da “insan Rabbine 

karşı aşırı nankördür.” (‘Adiyât, 100/6) buyurulmuştur. Allah dostları da bu âyeti göz 

                                                 
1 Rûm, 30/30, Buḫârî, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, 2/94. 
2 Ebû Bekr Muhammed b. İshâk Kelâbâzî, et-Ta’arruf li Mezhebi Ehli’t-tasavvuf (Beyrut: Dârü’l-

kütübü’l-’ilmiyye, 2011), 126. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

51 

önüne alarak insanın nankörlüğünü açıklamışlardır. Aynı şekilde insandaki diğer 

olumsuz özelliklere de bu minvalde izahlar getirmişlerdir.1  

Allah dostları, “İstediğiniz her şeyden Allah size verdi” (İbrahim, 14/34) ve 

“muhakkak biz insanı ahsen-ı takvîm üzere (en güzel şekilde ) yarattık” (Tîn, 95/4) 

âyetlerine dayanarak insanın ezelden ilâhî feyzi kabul edecek donanımla ve buna 

kabiliyetli olarak yaratıldığını ifade etmişlerdir. Onlara göre insan, imtihan gereği 

esfel-i sâfilîne dönderilmiş2 olmakla birlikte bundan kurtulmak için gerekli donanıma 

sahiptir ve asıl yaratılış sebebi de bu olumsuzluğu aşıp Hakk’ın rızasına ulaşmaktır. 

Sûfîler insanın bu durumunu meyve vermeye elverişli ve onun için yaratılan ağaca 

benzemektedirler. Onların düşüncesinde nasıl ki ağaç meyve vermek için ve bu 

donanımla yaratılmışsa aynı şekilde diğer mevcudat da insan ve onun kemâle ulaşması 

sebebiyle yaratılmıştır.3  “Göklerde, yerde ne varsa hepsini Allah’ın sizin hizmetinize 

verdiğini ve açıkça yahut gizlice üzerinizdeki nimetlerini tamamladığını görmediniz 

mi?” (Lokmân, 31/20) Kur’an buyruğu da ricâlullahın insan dışındaki varlıkların 

yaratılış sebebinin yine insan olduğu konusundaki anlayışını desteklediği 

savunulabilmektedir. Tasavvuf düşüncesinde insanı insan yapan değerlere, yani Hakk 

ilmine ve Allah için yapılan doğru düzgün amele riâyet edildiği vakit insan, eşref-i 

mahlûkât olabilmekte ve bu ölçüde şerefi artmaktadır.4 Hz. Ali (r.a)’ye nisbet edilen 

“insanlar yaptıkları iyi ve güzel amellerin çocuklarıdır”5 rivayeti de bu manadadır. 

 Netice itibariyle Kur’an’a göre insan denilen varlığın yaratılmasında asıl gaye 

onun yeryüzünü imar,6 Allah’ı bilip O’na ibadet etmesi7 ve halifelik8 vazifesini yerine 

getirmesidir.  Evlîyâullahın düşüncesinde de bu üç amaca göre hareket etmeyen, insan 

sayılmadığı için onların anlayışında kötü insan söz konusu değildir. Zira onlar, mü’min 

insan modelini tasavvur etmişlerdir.  Onlara göre bu model dışında tavır sergileyenler, 

                                                 
1 Hallâc, Hakâikü’t-Tefsîr, 308; İbnü’l-’Arabî, Rahmetü’n mine’r Rahmân, 1/94-101. 
2 Tîn, 95/5. 
3 Ebû Bekr Necmüddîn-i Dâye Abdullah b. Muhammed b. Şâhâver el-Esedî er-Râzî Necmeddîn-i Dâye, 

Baḥrü’l-ḥaḳāʾiḳ ve’l-meʿânî fî tefsîri’(l-Ḳurʾân ve’)s-sebʿi’l-mesânî’dir. ʿAynü’l-ḥayât ve et-

Teʾvîlâtü’n-Necmiyye, thk. Ebü’l-Mekârim Rüknüddîn Ahmed b. Muhammed es-Simnânî es-

Simnânî, ed. eş-Şeyh Ahmed Ferîd el-Mezîdî (Lübnan: Dâru kütübi’l-’ilmiyye, 1430/2009), 3/430. 
4 Râğıb el-Iṣfehânî, eẕ-Ẕerîʿa ilâ Mekârimi’ş-Şerîʿa, 79. 
5 Ebû’l-Ḥasen ʿAlî b. Muḥammed el-Baṣrî el-Mâverdî, Edebu’d-Dunyâ ve’d-Dîn (Beyrut: dâru ve 

mektebetü’l-Hilâl, 1999), 34. 
6 Hûd, 11/61. 
7 Zâriyât, 51/56. 
8 Ârâf, 7/129. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

52 

insan değil aksine hayvan olan insandır.1 İbnü’l-‘Arabî, sûfîlerin bu düşüncesini bir 

şiirinde özetlemektedir. O şiir de şöyledir: 

Asıl halifelik, imamlığı (diğer varlıklara liderliği, önderliği)  

Hakk’ın sûretinden, esmânın da ısırdığı (Allah’ın isimlerinin tecelli ettiği)dır. 

Dellilleriyle var olmak halifelik değildir 

hevâdan. (Bir de) hevâların hevâsının amaç edindiği de (halifelik değildir.) 

(Böyle olana) manen ilerlemek var ama ona yoktur 

Hakkın vaki olması ve onu destekleyen hükümler. 

Bu kişi, hakkı iddia eder de kılıçlar onu ısırır. 

O, yalancıdır da hak yıldızı onu gözetir.2 

Bu arada sûfîler, ideal insan modelinde yaratılış amacına göre tavır takınan tipi, 

önpılana çıkartmaları onları hümanistlerden ayırmaktadır. Nitekim hümanistlerde 

insan için mutlak kutsiyet söz konusu olup onlar, insanı arzu ve isteklerinin bakış 

açısıyla değerlendirirler.3   

2.2.1. Zayıflık (Da'f)  

Arapça’da bir özelliğin sahibinde sürekli olarak bulunmasına işaret eden sıfat-

ı müşebbehe olan “ضعيف” çoğulu “ضعفاء ,ضعاف ve ضعفة” kelimesi; sözlükte güçlü ve 

kuvvetli olmanın zıddı, bedende, akılda, görüş belirtmekte ve görmekte zayıf olmak, 

fiîl olarak kullanıldığında çoğaltmak, artırmak gibi anlamlara gelmektedir.4 

Resûlullah’ın (s.a.v. ), “güçlü/kuvvetli mümin, zayıf müminden Allah’a daha çok 

hayırlı ve daha çok sevimlidir” 5 hadisinde “zayıf” kelimesi “gücün/kuvvet zıddı olarak 

kullanılmaktadır. Kur’an’da Hz. Musa (a.s) ve cinlerden bir ifrit için kullanılan “güçlü, 

kuvvetli”6 tabiri de bu hadiste geçen zayıflığın zıddı güç/kuvvet anlamına gelmektedir.   

                                                 
1 Mahmud Mahmud el-Ğurâb, el-İnsânü’l-kâmil min kelâmi’l-şeyhi’l-ekber Mühyiddin İbn ’Arabî 

(Dımaşk: Matbaatu Nadr, 1990), 5. 
2 İbnü’l-Arabî, el-Fütûḥâtü’l-Mekkiyye, 4/4. 
3 Râğıb el-Iṣfehânî, eẕ-Ẕerîʿa ilâ Mekârimi’ş-Şerîʿa, 130; Ömer Özsoy, İlhami Güler, Konularına Göre 

Kur’an (Sistematik Kur’an Fihristi), 39. 
4 Ḫalîl b. Aḥmed, Kitâbu’l-ʿAyn, 1/281, 282; Ebû Naṣr el-Cevherî, Tâcu’l-Luğa ve Ṣıḥâḥu’l-ʿArabiyye, 

4/1390, 1391. 
5 Müslim, el-Câmiʿu’s-saḥîḥ, 4/2054. 
6 Kasas, 28/26, Neml, 27/29. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

53 

2.2.1.1. Kur’an’da Zayıflık 

Kur’an’da “ضعيف” kelimesinin kırık çoğulu/cem-‘i mükesser “ضعاف ” 

kalıbıyla bir yerde zikredilmiş olup güç/kuvvet sahibi olanların zıddı anlamındadır.1 

 kırık çoğulu ise dört âyette geçmektedir.2 Bu dört âyetin ikisinde ”ضعفاء“

güçlü/kuvvetli olmanın zıddı anlamında zayıflar,3 diğer ikisinde ise bir toplumun ileri 

gelenleri, oranın yöneticilerinin zıddı anlamında, o yerin zayıfları kastedilmektedir.4  

 kelimesi Kur’an’da dört âyette geçmektedir. Bu âyetlerden Nisâ ”ضعيف“

sûresinin 28. Âyetinin bir bölümü ve “insan zayıf olarak yaratılmıştır” şeklinde olan 

kısmı insanla ilgilidir. Rûm suresinin 54. Âyetinde, insanın hayat evrelerinin zayıf, 

güçlü ve zayıf olmak üzere üç aşama olduğu belirtilir.5 Bu âyette zayıf anlamında 

 şeklinde de okunan bu kelime üç kez geçmekte olup 6”ضُعف“ bazı kıraatlarda ,”ضَعف“

sırasıyla nutfe/sperm veya toprak, cenin ya da bebeklik hali ve yaşlılık hali 

anlamlarındadır.7 Enfâl suresinin 66. Âyetinde zayıf manasında yine “ضعف” kelimesi 

geçmekte olup ilgili âyetin o bölümü de şöyledir: “Şimdi ise, Allah yükünüzü hafifletti 

ve sizde muhakkak bir zaaf olduğunu bildi.”8 Kur’an’da “zayıf” kelimesi dokuz yerde 

fiîl olarak, beş yerde ise ism-i fâîl olarak geçmektedir. Neticede zayıf kelimesi, 

Kur’anda türevleriyle birlikte yirmi yedi (27) yerde zikredilmiş, iki yerde doğrudan 

insanla ilgilidir.9 

Kur’an bağlamında insan; beden, akıl ve hal bakımından zayıf olabilir. “Ey 

insanlar! Size bir örnek verildi. Şimdi onu dinleyin. Yalvardıklarınız (Tanrı 

edindikleriniz) var ya bir sinek yaratmak için bir araya gelse dahi onu yaratamazlar. 

Eğer sinek onlardan bir şey kapsa, bunu ondan kurtaramazlar. İsteyen (siz) de, istenen 

(Tanrılarınız) de zayıftır.” (Hac, 22/73)    bu âyette geçen zayıflık beden, “Eğer borçlu 

sefih veya zayıf olursa”10 âyetindeki zayıflık kavramı akıl  “Allah, sizde bir zayıflık 

                                                 
1 Nisâ, 4/9. 
2 Bakara, 2/266, Tevbe, 9/91, İbrahim, 14/21, Mü’min, 40/47. 
3 Bakara, 2/266, Tevbe, 9/91. 
4 İbrahim, 14/21, Mü’min, 40/47. 
5 Rûm, 30/54. 
6 Ebû Zekeriyyâ Yaḥyâ b. Ziyâd ed-Deylemî el-Ferrâʾ, Kitâbun fîhi Luğâtu’l-Ḳur’ân, thk. Câbir b. 

ʿAbdullâh es-Serîʿ (b.y.: y.y., 1435), 71. 
7 Ebü’l-Kāsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb el-İsfahânî, Müfredâtü elfâẓi’l-Ḳurʾân, 

thk. Muhammed Said Kîlânî (Lübnan, ts.), 507. 
8 Enfâl, 8/66. 
9 Fuâd Abdulbâkî, el-Muʿcemü’l-müfehres li-elfâẓi’l-Ḳurʾâni’l-Kerîm, 420, 421. 
10 Bakara, 2/282. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

54 

olduğunu bildi de şu andan itibaren yükünüzü hafifletti.”1 Âyetinde ise hal bakımından 

zayıflık kastedilir.2 Yukarıdaki açıklamalardan hareketle Kur’an bağlamında 

“zayıflık” kavramı, insan için olumsuz bir nitelik olduğu sonucu çıkarılabilir.  

Kur’an’a göre insan, hem ruhen/psikolojik, hem de bedenen zayıf olarak 

yaratılmıştır. Onun ruhen zayıf olduğunu “Allah sizin için kolaylaştırmak istiyor. 

Nitekim insan, zayıf olarak yaratılmıştır.” (Nisâ, 4/28)  âyetinde bildirilirken, bedenen 

zayıflığı ise “O Allah ki sizi zayıflıktan (nutfe) yaratandır. Zayıflıktan sonra sizi güçlü 

kılandır. Güçten sonra sizi zayıf ve yaşlı yapandır.” ( Rum, 30/54) âyetinde ifade edilir. 

İnsan, ruhen zayıf olduğundan yapısındaki zulmet potansiyeli ortaya çıkabilmekte, 

bunun neticesinde de terbiye edilmemiş nefis ve şeytanın hâkimiyetine 

girebilmektedir.3 O, bedenen zayıflığı sebebiyle melekler için nefes alıp vermek gibi 

herhangi bir zorlama olmadan yorulmadan, bıkmadan, usanmadan ve zayıflık 

göstermeden gece gündüz Allah’ı zikredip O’na ibadet etmek gücüyle donatılmamış, 

bundan dolayı da meleklerden ayrılmıştır.4 İnsanı meleklerden ayıran bu niteliği 

olumsuz olmakla birlikte izâfî olup geçicidir.5 Zira insan, nasıl ki bedenen güç ve 

kuvvet kazanabilme yetisine sahipse aynı şekilde ruhen de olumlu yönde gelişebilir ve 

varlık hiyerarşisinde Allah’a en yakın varlıklar olan meleklerden üstün olabilir.   

Bazı müfessirlere göre insanın zayıflığı, aşağıda zikredilen dört duruma 

nisbetendir.  Onlar da mele-i a‘lâ, başka bir ifadeyle dünya seması, Allah’ın yardım ve 

feyzinden yoksun kişinin nefsi, insanların ihtiyaçlarının çokluğu ve insan sosyal bir 

varlık olduğundan birbirilerine muhtaç olmaları veya insanoğlunun hayatının 

başlangıcı olan bebeklikle sonu olan yaşlılık halidir.6  Çünkü bir Kur’an buyruğunda 

“andolsun biz Âdemoğlunu şerefli kıldık, onları karada ve denizde taşıdık, onları 

temizinden rızıklandırdık ve onları yarattıklarımızın çoğundan kesinlikle daha çok 

üstün kıldık.” (İsrâ, 17/70) şeklinde buyurularak insanın diğer canlılardan daha üstün 

olduğu belirtilir. Bu arada unutulmamalıdır ki Allah’ın insanı diğer varlıklardan üstün 

                                                 
1 Enfâl, 8/66. 
2 el-İsfahânî, Müfredâtü elfâẓi’l-Ḳurʾân, 508. 
3 Ebû İsḥâḳ Aḥmed b. Muḥammed b. İbrâhîm es̱-S̱aʿlebî, el-Keşf ve’l-Beyân, thk. Ebû Muḥammed b. 

ʿÂşûr (Beyrut: Dâru İḥyâi’t-Turâs̱i’l-ʿArabî, 1422), 3/291. 
4 Mâturîdî, Teʾvîlâtu Ehli’s-Sunne, 3/138. 
5 Ebü’l-Kāsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb el-İsfahânî, Câmiʿu’t-tefsîr (Tefsîru 

Râġıb), thk. Âdil b. Ali eş-Şidî vd. (Riyad: Dâru’l-vetan, 1424), 3/1200, 1201. 
6 el-İsfahânî, Câmiʿu’t-tefsîr (Tefsîru Râġıb), 3/1200, 1201. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

55 

kılması onun Allah’a en yakın varlık olduğunu göstermemektedir. Nitekim Allah, 

İsrailoğulları için de “muhakkak ben sizi zatım dışındaki bütün varlıklardan üstün 

kıldım.” (Bakara 2/47) buyurduğu halde onlar helak olmaktan kurtulamamıştır. Ayrıca 

Allah’la hemhal olmayan insanın dünya semasına oranla zayıf olduğu “yaratılış 

bakımından siz mi daha güçlüsünüz yoksa gökyüzü mü?” (Nâzi‘ât, 79/46) âyetinde 

ifade edilmiştir. 

Kur’an bağlamında zayıflık sıfatı genel anlamda insan için olumsuz olmakla 

birlikte seleften bazı alimler farklı bir bakış açısı geliştirerek zayıflık niteliğinin insan 

için olumlu olduğunu savunmuşlardır. Şöyle ki onlara göre canlılar arasında ihtiyaçları 

en çok olan insandır. Bir şeye muhtaç olmak da o şeye karşı insanın acizliğinin 

ispatıdır. Yani bu durumda insanın acziyeti ortaya çıkmaktadır ki bu da insan için 

olumludur. Çünkü bu durumda insan, Allah’a muhtaç olmadığında, kendini kendine 

yeterli gördüğünde ve sadece kendine güvendiğinde Allah’tan uzaklaşabilmekte, 

O’nun koyduğu sınırları aşabilmektedir ki insanın bu tutumu Kur’an’da da 

bildirilmiştir.1 İşte insanın zayıf olması onun bu tutumuna engeldir. Bu da Allah’ın ona 

verdiği bir nimettir ve bir lütuftur.2  

Onların bu görüşü Kur’an’a otumcu/parçacı bakış açısıyla bakıldığında doğru 

görülmektedir. Ancak Kur’an, bütüncül olarak ele alındığında bu görüş doğru 

görülmemektedir. Belki kısmen doğru sayılabilmektedir. Aşağıdaki âyetler de bunu 

göstermektedir: “İnsana bir sıkıntı dokunduğu zaman, gerek yan yatarken, gerek 

otururken, gerek dikilirken bize dua eder. Kendisinden sıkıntısını gideriverdik mi sanki 

kendisine dokunan o sıkıntı için bize hiç yalvarmamış gibi aldırmadan geçer gider. 

İşte o aşırı gidenlere yaptıkları şeyler böyle güzel gelir.” (Yunus, 10/12) “Gerçekten 

insan pek tahammülsüz bir tabiatta yaratılmıştır.  Başına bir fenalık geldi mi sızlanır 

durur.  Ama ona bir nimet nasip olursa kendisinden başkasını yararlandırmaz.” 

(Meâric, 70/19-21) neticede zayıflık vasfı Kur’an bağlamında dikkate alındığında 

insan için olumsuz bir niteliktir. 

                                                 
1 Alak, 96/6, 7. 
2 Mâverdî, Edebu’d-Dunyâ ve’d-Dîn, 130. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

56 

2.2.1.2. Tasavvufta Zayıflık  

Tasavvufî literatürde insan, zayıflıktan da yaratılmıştır. Nitekim bir Kur’an 

buyruğunda “Andolsun ki biz insanı kuru bir çamurdan, şekillenmiş bir balçıktan 

yarattık.” (Hicr, 15/26) buyurulmuştur. Toprak da fıtratı gereği zayıftır. Mayasında 

zayıflık olan insan, nefsani arzular karşısında zayıflık göstermektedir.1 

 İnsana has olan zayıflık sıfatı, onun mükemmelliği, iyiliği gibi olumlu 

nitelikleri elde etmesini sağladığı gibi, noksanlıklarına ve kötülüğüne de sebep 

olabilmektedir. İnsan zayıf olduğundan diğer varlıklar gibi sürekli aynı hal ve sıfat 

üzere kalıp sadece iyi veya sadece kötü niteliklerle donatılmamıştır. O, ne melekler 

gibi devamlı iyi hal2 ne de şeytanlar gibi daima kötü hal üzeredir. Zayıflık sıfatı insana 

ait olduğu için, iyilik ve kötülük de onun irâdesindedir. İnsan, dilerse Allah’ın 

ahlakıyla ahlaklanmak ve sıfatlarıyla sıfatlanmak suretiyle kemâle  erebilmekte, 

varlıkların en hayırlısı olmakta veya şeytânî ve hayvanî vasıflarla vasıflanmaktadır, 

varlıkların en kötüsü olabilmektedir.3  

Sûfîlere göre insanın zayıf olarak yaratılması, Allah’ın celâl ve kemâl 

kuvvetine nispetendir. Onun emaneti yüklenmesi,4 diğer yaratıklardan daha güçlü 

olduğunu göstermektedir.5 Onlara göre bu yönüyle zayıflık insan için olumlu bir 

niteliktir. Çünkü bu durum, insanın Allah’a ulaşmadığından zayıf olduğuna delalet 

etmektedir. Mahabbetüllahın insana mahsus olmasından dolayı bu zayıflık, insanı 

diğer varlıklardan farklı olarak Allah’a ulaşmanın yolunu aratır, O’na ulaşmaya 

çalışmasını sağlar ki Hakk’a ulaştığında varlıkların en güçlüsü, en şereflisi 

olabilmektedir. “Allah onları sever, onlar da Allah’ı sever” (Mâide, 5/54) âyeti buna 

delildir.6 

                                                 
1 Ebû Tâlib el-Mekkî, Kûtu’l-Kulûb fî Mu’âmeleti’l-mahbûb ve Vasfi Tarîki’l-mürîd ilâ Makâmi’t-

Tevhîd, 1/154. Aḥmed b. Muḥammed b. el-Mehdî b. ʿAcîbe el-Ḥasenî el-İdrîsî eş-Şâẕelî el-Fâsî İbn 

ʿAcîbe, el-Baḥru’l-Medîd fî Tefsîri’l-Ḳurʾâni’l-Mecîd, thk. Aḥmed ʿAbdullâh el-Ḳuraşî Raslân (b.y.: 

y.y., 1419), 1/492. 
2 Tahrîm, 66/6. 
3 Necmeddîn-i Dâye, Baḥrü’l-ḥaḳāʾiḳ ve’l-meʿânî fî tefsîri’(l-Ḳurʾân ve’)s-sebʿi’l-mesânî’dir. ʿAynü’l-

ḥayât ve et-Teʾvîlâtü’n-Necmiyye, 2/135. 
4 Ahzâb, 33/72. 
5 Necmeddîn-i Dâye, Baḥrü’l-ḥaḳāʾiḳ ve’l-meʿânî fî tefsîri’(l-Ḳurʾân ve’)s-sebʿi’l-mesânî’dir. ʿAynü’l-

ḥayât ve et-Teʾvîlâtü’n-Necmiyye, 2/134. 
6 Necmeddîn-i Dâye, Baḥrü’l-ḥaḳāʾiḳ ve’l-meʿânî fî tefsîri’(l-Ḳurʾân ve’)s-sebʿi’l-mesânî’dir. ʿAynü’l-

ḥayât ve et-Teʾvîlâtü’n-Necmiyye, 2/134. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

57 

Kimi sûfilere göre insanın zayıf olarak yaratılması; özellikle de onun açlığın 

esiri, tokluğun sarhoşluğu ve şehvetin rehinesi olarak yaratılması anlamına 

gelmektedir.1 Ancak onların bu tespiti tokluk ve şehvet için doğruyken açlık içinse 

sıradan insanlarda geçerli olup sâlikte geçerliliği pek isabetli görülmemektedir.  

Kur’an’da zenginlik durumunda insanın Allah’ın sınırları dışına çıkacağı 

buyurulmuştur.2 Zenginliğin neticesi de tokluk ve şehvet olduğuna göre bu durumda 

nefis, azgınlık gösterebilmekte, Allah’ın sınırları dışına çıkabilmektedir ki bu da nefse 

boyun eğmek olup sâlik için bir zaaflıktır. Açlıkta ise tam tersi nefis, teslimiyete 

bürünmektedir. Tokluğun zıddı olan açlığın toklukla aynı sonucu doğurması da 

düşünülememektedir. Aslında açlık, tokluğun ve şehvetin insana vereceği tahribat için 

engeldir. Resûlullah’ın (s.a.v. ) "Kimin evlenmeye gücü yeterse evlensin. Çünkü 

evlenmek, gözü harama bakmaktan daha fazla korur, iffeti de daha fazla muhafaza 

eder. Evlenmeye gücü yetmeyen kimse ise oruç tutsun. Çünkü oruç insanın şehvetini 

kırar.”3    Hadisinde açlığın şehvete engel olduğu bildirilmiştir. 

Sûfîlere göre insan, öyle bir yaratılışla yaratılmıştır ki kendisine menfaat 

sağlayacakları elde edecek, zarar verecekleri de engelleyecek güçte değildir. İşte 

insanın zayıf olarak yaratılması bu demek olup buna da “zaâf-ı tam” (tam zayıflık) 

demişlerdir.4 Yani onların anlayışında “insan zayıf olarak yaratılmıştır.” (Nisâ, 4/28.) 

Âyetinde geçen zayıflık, zaâf-ı tamdır.  Allah’ın insanı zaâf-ı tamla yaratması demek, 

insanın lehine ve aleyhine olanları ayırt edecek güçte olmaması demek olup bu 

durumda da insanın yapıp ettiklerinin hesabını vermemesi gerekmektedir. Bu da 

cebriyecilik olur ki sûfîlerin amacı bu değildir. O halde buradaki gayeleri nedir? 

Onlara göre sâlik madem zaâf-ı tamla yaratılmış, onun iradesini yok sayıp tamamıyla 

Allah’ın iradesine teslim olması gerekmektedir. Sâlikin tamamıyla Allah’ın iradesinin 

teslimiyetine girebilmesi için de tasavvufî hâl ve makamlardan geçmesi icap 

etmektedir. Cüneyd Bağdâdî’nin (ö. 297/909) “tasavvuf vakitleri muhafaza etmektir” 

yani Allah nasıl dilerse öyle hareket etmektir. İbn Âtâ’ın (ö. 309/922) “tasavvuf hakla 

                                                 
1 es-Sülemî, Tefsîrü’s-Sülemî, 2/128. 
2 Alak, 96/6, 7. 
3 Ebû Muḥammed ʿAbdullâh b. ʿAbdurrahman et-Temîmî ed-Dârimî, el-Musned, thk. Merzûḳ b. Hiyâs 

ez-Zehrânî (Kahire: Dâru’t-Taʿṣîl, 1436), 2/704. 
4 es-Sülemî, Tefsîrü’s-Sülemî, 2/128. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

58 

dalıp gitmektir” Ebû Yezîd Bistâmî’nin (ö. 234/848) “sûfîler Hakk’ın kucağındaki 

çocuklardır” tasavvuf ve sûfî tanımları buna işaret etmektedir.1  

Bazı sûfî yorumlarda insanın zayıf olarak yaratılması, re’y ve akıl konusunda 

insanın zayıf olması demek olup bu zayıflık da yakîn nuruyla güçlendirilmek suretiyle 

yok edilebilmektedir.2 Bu durumda akıl, Allah’ın yeryüzündeki halifesi olduğunun 

farkına varır, mahlûkattan ibret almaya başlar ve O’na yakın olur ki bu durumda da 

insan, “Andolsun, biz insanoğlunu şerefli kıldık. Onları karada ve denizde taşıdık. 

Kendilerini en güzel ve temiz şeylerden rızıklandırdık ve onları yarattıklarımızın 

birçoğundan üstün kıldık.” (İsrâ 17/70)  âyetinde bahsedilen sınıfa girebilmektedir.3 

Ancak Allah’ın insanı diğer varlıklardan üstün kılması, onu şımartmamalıdır. Bunun 

Allah’tan bir lütuf olduğunu unutmamalı ve O’nun koyduğu sınırlara riâyet etmelidir. 

Çünkü Allah, İsrâiloğulları’nı da o dönemde herkesten üstün kıldığı halde onlar helak 

olmaktan kurtulamamışlardı.4 Bunu dikkate alan sûfîler, insanın kendi çabasıyla değil 

Allah’ın yardım ve înâyetiyle kurtulabileceğini savunmuşlardır. Allah’ın yardımına 

mazhar olabilmek için de insanın Allah’ın çekim alanına girmesi, yani O’nun 

muradınca hareket etmesi gerektiğini bildirmişlerdir.  

Allah dostları, “Sizi yaratan, sonra size rızık veren, sonra hayatınızı sona 

erdirecek ve nihayet size tekrar can verecek olan, Allah’tır. Peki sizin o ortak 

koştuklarınız arasında bunlardan herhangi birini yapabilecek olan var mı? Allah 

onların ortak koştuklarından tamamen münezzehtir, yüceler yücesidir.” (Rûm, 30/40) 

âyetini delil göstererek, hayat ve lezzetten sonra şehvet insana bu dünyada verilen 

rızıklardandır demişlerdir.5 “Resûlullah’ın (s.a.v. ) “dünyanızdan kadınlar ve güzel 

koku bana sevdirildi. Göz aydınlığım da namazdadır.”6 Hadisi de sûfîlerin birden fazla 

kadınla evlenmeyi savunmalarını desteklemektedir. Onlara göre durum böyle olmakla 

birlikte ancak bu durum herkes için geçerli değildir. Bu durum kişinin tabiatıyla 

                                                 
1 Kelâbâzî, et-Ta’arruf li Mezhebi Ehli’t-tasavvuf, 105, 106. 
2 es-Sülemî, Tefsîrü’s-Sülemî, 2/128. 
3 Ebû’l-Ḳâsım el-Ḥuseyn b. Muḥammed er-Râğıb el-Iṣfehânî, et-Tefsîr, ed. Muhammed Ali Büsyûnî, 

Adil b. Ali eş-Şiddî, Hint b. Muhammed b. Zâhid Serdar (Riyad: Dâru’l-vetan, 1424), 3/1201. 
4 Bakara, 2/47, Bakara, 2/122, Câsiye, 45/16, Bakara, 2/61. 
5 Hallâc, Hakâikü’t-Tefsîr, 216. 
6 Ebû Bekr Aḥmed b. el-Ḥüseyin b. ʿAlî el-Ḫüsrevcirdî el-Beyhaḳî, es-Sunenu’l-Kubrâ, thk. ʿAbdullâh 

et-Turkî (b.y.: Merkezu Hicr, 1432), 13/586. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

59 

ilgilidir. Kimi insan, evlenmeyle değil de akan suya ve nebatata bakmak gibi 

aktivitelerle nefsini rahatlatabilmektedir. 1 

Sonuç olarak sûfîlere göre insanın zayıf olarak yaratılması mürîd için menfi bir 

sıfattır. Mürîdin bu niteliği bertaraf edebilmesi için Allah’a giden yolda bazı 

merhaleleri geçmesi gerekmektedir. O merhaleler de tasavvufî hâller ve makâmlardır. 

Şayet mürîd, bu menzilleri geçerse  “tevhîd” makâmına ulaşabilmekte ki bu makâm 

da Allah’a kurbiyet sağlamış olanların makamıdır.2 Mücâhede ve riyâzatla tasavvufî 

hâl ve makâmları yaşayan sûfîlerin asıl gayesi de Allah’a yakın olmaktır. O’na yakın 

olanın da sadece zayıflık niteliğinden değil, insan için olumsuz olan bütün menfi 

sıfatlardandan korunmuş olması icap etmektedir. Bu arada insandaki diğer olumsuz 

özellikleri de ondaki zayıflık illetine bağlamak mümkündür. 

2.2.4. Helû’luk (Aşırı hırs–bencillik) 

Arapça bir kelime olarak “فعول“ ”هلوع” vezninde mübâlağa ism-i fâîl olup 

sözlükte, açgözlü, doymak bilmez, tamahkâr, pisboğaz, bencil, aşırı korkak, çok 

sabırsız, tahammülsüz, evhamlı, kaygılı, aşırı hırslı, fazlasıyla endişeli, ürkek gibi 

anlamlara gelip lafız bakımından çok anlamlı kelimelerdendir.3  

Arapça dil bilimcisi İbnü’l ‘Askerî, “ الهلع ” kelimesinin “الفزع, الخوف   ”  

sözcükleriyle yakın anlamlı olduğunu belirtmiş ve aralarındaki anlam farkını 

açıklamıştır. Ona göre, “ الفزع” ansızın korkmak, yani ürkmek demektir. Bu kelime 

lâzimî/geçişsiz olup “من” câr harfiyle mütaâddî/ geçişli olabilmektedir.  “من” harfi de 

gâyenin başlangıcını ifade etmektedir.  “الخوف” ise mütaâddî/ geçişli bir kelimedir. 

Dolayısıyla birinden korktuğunu ifade etmek için “الفزع” kullanıldığında cümlenin 

anlamı “o kişi korkumun başlamasıdır” “الخوف” ile ise “ o kişinin kendisi korkumdur” 

olmaktadır. “الهلع” ise korkunun en kötü/zor hali olup korkudan dehşete kapılmak 

                                                 
1 Gazzâlî, İḥyâʾu ʿUlûmi’d-Dîn, 2/28, 29. 
2 Ebû Tâlib el-Mekkî, Kûtu’l-Kulûb fî Mu’âmeleti’l-mahbûb ve Vasfi Tarîki’l-mürîd ilâ Makâmi’t-

Tevhîd, 1/216. 
3 Ḫalîl b. Aḥmed, Kitâbu’l-ʿAyn, 1/107; Ebû Hilâl el-Ḥasen b. ʿAbdullâh Ebû Hilâl el-ʿAskerî, 

Muʿcemu’l-Furûḳi’l-Luğaviyye (Kum: y.y., 1412), 404; Ṣuḥârî, el-İbâne fî’l-Luġati’l-ʿArabiyye, 

4/591-592; İbn Manẓûr, Lisânü’l-ʿArab, 8/374-375; Muḥammed b. Muḥammed b. ʿAbdurrezzâḳ ez-

Zebîdî, Tâcu’l-ʿArûs min Cevâhiri’l-Ḳâmûs, thk. Heyet (b.y.: Dâru’l-Hidâye, ts.), 11/546-547. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

60 

demektir.1 Onun bu açıklamasına göre “helu’”  Türkçe dilinde korkmak, ürkmek, 

dehşete kapılmak vb. bütün korku çeşitlerini ifade etmek için kullanılan bir kelimedir. 

İnsandaki olumsuz niteliklerin birçoğunu barındıran bu sözcük, çok anlamlı 

olduğundan İslam bilginlerince net bir şekilde ifade edilmediği savunulabilmektedir. 

Örneğin bu kelimenin geçtiği âyeti tefsir eden Hasan-ı Basrî (110/728) ve Ma’mer (ö. 

153/770) bu kelimeye açgözlü anlamını verirken, Ferrâ (ö. 458/1066) ise kaygılı 

anlamını vermiştir.2 Neticede bu kelimenin anlam çerçevesi göz önüne alındığında 

insan için olumsuz bir nitelik barındırdığını ve bu vasıftaki bireyin hazza meyyâl, 

elemden de nefret ettiği sonucu çıkarılabilmektedir.3 

2.2.4.1. Kur’an’da Helû'luk 

Helû’ sözcüğü birçok anlama gelmekle birlikte Kur’an bağlamında 

incelendiğinde Arap dili filoloğu Müberred’in   (ö. 286/900) bu kelimeyi “hayır mı, 

şer mi, olduğuna bakmaksızın kişinin yanlış hareket etmesi” şeklindeki açıklaması 

isabetli görülmektedir.4 Nitekim ilgili âyette bu vasıfla yaratılan insanın başına şer 

geldiğinde tahammülsüzlük gösterip şikayet ettiği, hayırla nimetlendiğinde ise bencil 

davrandığı buyurulmuş olup5 her iki durumda da bu nitelikteki insanın sünnetullaha 

aykırı davrandığı, tespit edilmiştir. 

Kur’an’da “هلوع” kelimesi sadece bir âyette ve bir defa geçmektedir.6 O âyet 

de “muhakkak insan, helû’ ( insanın karşılaştığı olumlu olumsuz durum karşısında, 

doğru davranmaması) olarak yaratılmıştır.” (Meâric, 70/19) şeklindedir.  Bu ifade, en 

büyük müfessir olan Hz. Peygamber’in de iki hadisinde öne çıkmaktadır. O hadisler 

de şöyledir: “ kişide bulunan en şerli nitelik, sahibini “هالع” (açgözlü, bencil, kaygılı, 

endişeli) yapan aşırı cimrilik ve şiddetli (kalpleri yerinden fırlatan) korkaklıktır.”7 

                                                 
1 Ebû Hilâl el-Ḥasen b. ʿAbdullâh Ebû Hilâl el-ʿAskerî, el-Furûḳu’l-Luğaviyye (Kahire: y.y., ts.), 404. 
2 İbn Manẓûr, Lisânü’l-ʿArab, 8/374. 
3 Abdurrahman Kasapoğlu, “Kur’an’da Helû’ İfadesi -Psikoloji ve Ahlâk Felsefesinin ‘İnsanın Hazza 

Düşkünlüğü Elemden Kaçışı’ Konusundaki Yaklaşımlarıyla Bir Mukayese-”, İnönü Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 4/1 (2013), 22. 
4 Zebîdî, Tâcu’l-ʿArûs min Cevâhiri’l-Ḳâmûs, 11/547. 
5 Meâric, 70/19-21. 
6 el-Muʿcemü’l-müfehres li-elfâẓi’l-Ḳurʾâni’l-Kerîm, 737. 
7 Suleymân b. el-Eşʿas̱ es-Sicistânî Ebû Dâvûd, Sunenu Ebî Dâvûd, thk. Şuʿayb el-ʾArnaʾûṭ (b.y.: 

Dâru’r-Risâleti’l-ʿÂlemiyye, 2009), 2511. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

61 

‘Amr b. Tağleb (r.a) diyor ki Resûlüllah (s.a.v. )’a bir mal getirildi. Hz. 

Peygamber de o malı bazı kimselere verdi, bazılarına da vermedi. Mal verilmeyenler 

Hz. Peygamber’e sitem ettiler. Bunun üzerine Resûlüllah (s.a.v. ) “ kimisine mal 

veririm, kimisine de vermem. Mal vermediklerim, verdiklerimden bana daha 

sevimlidirler. Çünkü mal verdiklerimin kalplerinde dünya kaygısı, “الهلع” tamahkarlık, 

mal vermediklerim ise aralarında ‘Amr b. Tağleb’in de olduğu kalplerinde zenginlik 

ve hayır vardır.” buyurdu.1 Son hadise göre helû’ niteliğinin aslında kalbî 

hastalıklardan olduğu ortaya çıkmaktadır. Zira insan için olumsuz bir sıfat olan bu 

vasıftan berî olanların kalplerinde zenginlik ve hayır olduğu bildirilmiştir. 

Kur’an’a göre “helû’” niteliği, zayıflık ve cimrilik vasfının neticesidir. Nitekim 

kimilerine göre bu kelimenin geçtiği âyetten sonra gelen iki âyet bu sözcüğün 

tefsiridir. O iki âyet de “ona (insan) şer dokunduğunda sızlanıp durur, hayır 

dokunduğunda ise (o hayırdan insanları) engeller.” (Meâric, 70/20, 21) şeklindedir. 

İnsanın sıkıntı anında tahammülsüzlük gösterip ona katlanamaması onun zayıf, 

imkanları olunca da bunları Allah yolunda, Allah için sarf etmemesi, insanlara faydalı 

olmaması da cimri olduğunu göstermektedir. Katâde (ö. 117/735)’nin bu kelimeye 

“zayıflık” Hasan-ı Basrî (ö. 110/728)’nin de “cimrilik” anlamını vermesi de bu görüşü 

desteklemektedir.2 Buna göre insan, zayıf ve cimri olduğundan helû’tur sonucu 

çıkarılabilmektedir. 

Kur’an göre insanın “helû’” olarak yaratılması, bu niteliğin Allah tarafından 

ona verildiği anlamına gelmemektedir. Aksine bu sıfat, insanda var olan bütün 

olumsuz nitelikler gibi potansiyel olarak onda var olan psikolojik bir hastalığı ifade 

etmektedir. İnsan buna kabiliyetli/yatkın olarak yaratılmıştır. Fakat bunun ortaya çıkıp 

bireylerde olumsuz bir karakterle şekillenmesine sebep olması insanın elindedir. O, 

dilerse bu potansiyeli menfi yönde kullanıp olumsuz bir kişiliğe/psikolojik bir hastalık 

bürüne bileceği gibi, mücâhede ve riyâzatla bunu engelleyebilmekte ve müsbet bir 

kişiliğe sahip olabilmektedir.3  

                                                 
1 Müslim, el-Câmiʿu’s-saḥîḥ, 6/2740. 
2 Ebû’l-Ḥasen ʿAlî b. Muḥammed el-Baṣrî el-Mâverdî, en-Nuket ve’l-ʿUyûn, thk. es-Seyyid b. 

ʿAbdilmaḳṣûd b. ʿAbdirraḥîm (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, ts.), 6/94. 
3 Mâturîdî, Teʾvîlâtu Ehli’s-Sunne, 10/205. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

62 

Kur’an’da insanın “helu’” özelliğini belirten bir âyette “İnsana nimet 

verdiğimiz zaman yüz çevirip yan çizer; başına bir kötülük gelince de hemen 

karamsarlığa düşer” (İsrâ, 17/83) buyurulmaktadır. Bu âyetin devamındaki âyette 

aslında bu özelliğin insanın karakterine, mizacına göre şekillendiği bildirilmiştir: “De 

ki: “Herkes kendi mizaç ve karakterine göre çalışır.” Rabbiniz kimin doğru bir yol 

tuttuğunu çok iyi bilmektedir.” (İsrâ, 17/84) Yine Kur’an’da sekiz sınıf insanın “helû’” 

niteliğiyle nitelenenlerden istisnâ edilmesi de bu sıfatın olumlu veya olumsuz bir 

davranışa dönüşmesinin insana bağlı olduğunu göstermektedir. İlgili âyetlerde o sekiz 

insan tipi sırasıyla şunlardır: 

1. Namazlarını ihmal etmeyenler 

2. Kendilerinden istense de istenmese de mallarını infak ederler 

3. Hesap gününe îmân edenler 

4. Rablerinin azabından sakınanlar 

5. Irzlarını/namus koruyanlar 

6. Emanetlerine ve ahidlerine riâyet edenler 

7. Şahitliklerini yerine getirenler1  

8. Başka bir âyette bunlara, sabredip sâlih amellerle donatılanlar da 

eklenmiştir.2   

Kur’an’a göre “helû’” karakteriyle yaratılan insan, iki yönden olumsuz 

davranış sergileyebilmektedir. Birincisi; sıkıntıya katlanamamak, tahammül 

edememek, sabır erdemiyle donatılmamak; ikincisi ise kendine yetebileceğini sanmak, 

bencil,  cimri olmak, insanlara faydalı olmamaktır. Neticede Kur’an bağlamında 

helû’lukla nitelenenin iki yönden eleştiri konusu olduğu savunulabilmektedir.  

Helû’lun sadece ikinci yönünü bildiren “Hayır! Gerçek şu ki insan, kendini 

kendine yeterli gördüğünde kötülük yapar.” (‘Alak, 96/6,7) âyetleri hariç, Kur’an’daki 

âyetlerde, onun iki tarafı da ya bir âyette, ya da peş peşe âyetlerde zikredilmiştir. Bu 

da bu niteliğin aslında insan için iki yönden nötr olduğunu göstermektedir.  

Aynı âyette “helû’”un iki tarafını bildiren âyetler: “İnsanın başına zararlı bir 

şey geldiğinde yan üstü yatarken veya otururken ya da ayakta iken hemen bize dua 

                                                 
1 Meâric, 70/22-35. 
2 Hûd, 11/11. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

63 

etmeye koyulur; onu zararlı durumundan kurtardığımızda ise -sanki başına gelen 

zararı gidermeye bizi çağırıp yalvarmamış gibi- inkârcılığa dönüp yoluna devam eder; 

haddi aşanlara işte bu şekilde yaptıkları güzel görünmektedir.” (Yunus, 10/12) 

“İnsana nimet verdiğimiz zaman yüz çevirip yan çizer; başına bir kötülük gelince de 

hemen karamsarlığa düşer.” (İsrâ, 17/83) “ İnsanın başına bir sıkıntı geldi mi rabbine 

yönelip O’na yalvarır; sonra rabbi ona katından bir nimet verince, daha önce 

yalvardığını unutarak yolundan saptırmak için Allah’a eşler koşmaya kalkar. De ki 

ona: “İnkârcı tutumunla biraz eğlenedur bakalım! Gerçek şu ki sen ateşi 

boylayacaklardan birisin!” (Zümer, 39/8) “İnsana bir zarar dokunduğunda bize 

yalvarır; sonra ona katımızdan bir nimet verdiğimizde, “Bunu ancak bir bilgi 

sayesinde elde ettim” der. Aksine o nimet bir imtihandır ama çokları bunu bilmez.” 

(Zümer, 39/49) “Eğer onlar yine yüz çevirirlerse, bil ki biz seni onların üzerine bir 

bekçi olarak göndermedik. Sana düşen sadece duyurmaktır. Şu bir gerçek ki, biz 

insana rahmetimizi tattırdığımız zaman ona sevinir; yapıp ettiklerinden ötürü 

başlarına bir fenalık geliverse, o zaman da insan pek nankör olur.” (Şûrâ, 42/48)  

Peş peşe onun iki yönüne atıfta bulunan âyetler: “Eğer insana tarafımızdan bir 

nimet tattırır da sonra ondan çekip alırsak tamamen ümitsizliğe düşer, 

nankörleşir.  Eğer başına gelen bir sıkıntıdan sonra ona bir nimet tattırırsak, “Kötü 

durumlar benden uzaklaşıp gitti” der. Artık onun bütün yaptığı sevinmek ve 

övünmektir. Ancak sabredip, dünya ve âhiret için yararlı işler yapanlar böyle değildir. 

İşte onlar için bir bağış ve büyük bir mükâfat vardır.” (Hûd, 11/9-11)   “İnsan, iyi 

şeyleri istemekten usanmaz; başına bir kötülük geldiğinde ise büsbütün ümitsiz ve 

karamsardır. Uğradığı bir sıkıntıdan sonra ona tarafımızdan bir nimet tattırsak 

mutlaka şöyle diyecektir: “Bu benim hakkımdır; ayrıca kıyametin kopacağını 

sanmıyorum ama, dönüp rabbime varacak olsam bile, O’nun huzurunda benim için 

güzel şeyler bulunduğundan eminim.” Biz, inkâra sapanlara neler yaptıklarını 

mutlaka açık seçik bildireceğiz ve onlara kesinlikle ağır bir ceza tattıracağız! Ne 

zaman insanoğluna bir lutufta bulunsak arkasını dönüp uzaklaşır; başına bir kötülük 

geldiğinde de uzun uzadıya yalvarıp yakarır.” (Fussilet, 41/49-51)  



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

64 

 Bazı müfessirler, helû‘’un mü’min olmayan insanın vasfı olduğunu 

savunmuşlardır.1 “insanı nutfeden (bir damla sudan) yaratmasına rağmen, o, (insan) 

(Allah’a) apaçık düşman kesilir.” (Nahl, 16/4) “Lânet olası insan, ne kadar da 

nankördür.” (‘Abese, 80/17) Âyetlerinde olduğu gibi onlara göre,  “insan” lafzının 

geçtiği her âyette inanç bakımından Allah’a îmân etmeyenler kastedilmiştir. Helû’luk 

lafzının zikredildiği âyette de insan kelimesi geçtiğine göre buradaki insan, “kâfir” 

insandır.2 Fakat onların bu görüşü irdelenmeye muhtaçtır. Zira ilgili âyetlerde insan 

kelimesi, altmış üç (63) âyette altmış beş (65) defa tekrarlanmaktadır.3 Bu âyetlere göz 

atıldığında ağırlıklı olarak Müslüman olmayanlara göndermede bulunmakla birlikte 

yer yer Müslümanlara da hitap vardır. Sözgelimi “kullarıma da söyle, en güzelini 

söylesinler. Muhakkak (kullarımı) birbirilerine karşı kışkırtan şeytandır. Elbette 

şeytan, insan için apaçık bir düşmandır.” (İsrâ, 17/53) âyetinde, şeytandan korunması 

tavsiye edilen insanın mü’min olduğunu söylemek mümkündür. Zira bu âyette 

mü’minlere nasihat edilmektedir. Benzer şekilde “Biz insana annesine, babasına iyilik 

yapmayı vasiyet ettik.” (Ahkâf, 46/15) ve “insana çalışmasından başkası yoktur” 

(Necm, 53/39) gibi âyetlerde de “insan” sözcüğü geçmekte olup bununla Müslüman 

da amaçlanmaktadır. Sondaki iki âyete göre hitap müşriklereyse, Müslümanın 

annesine, babasına iyilik etmesine ve çalışmasına gerek kalmazdı. Kur’an’da, insan 

lafzıyla Müslümana hitap eden âyetleri çoğaltmak mümkündür. Sonuç olarak “insan” 

kelimesiyle sadece “kâfir” muhatap alındığı çıkarımına mesafeli yaklaşmak yerinde 

olacaktır.  

Mamafih helû‘’la ilgili âyetler incelendiğinde, onun ikinci yönüyle nitelenin 

“müşrik” olabileceği çıkarımında bulunmak mümkündür. Mesela, “ İnsanın başına bir 

sıkıntı geldi mi rabbine yönelip O’na yalvarır; sonra rabbi ona katından bir nimet 

verince, daha önce yalvardığını unutarak yolundan saptırmak için Allah’a eşler 

koşmaya kalkar.” De ki ona: “İnkârcı tutumunla biraz eğlenedur bakalım! Gerçek şu 

ki sen ateşi boylayacaklardan birisin!” (Zümer, 39/8) âyetinde, bu durum 

bildirilmiştir. O halde bu görüşteki müfessirler, bu yönüyle haklı oldukları 

savunulabilmektedir. Neticede Kur’an’a göre helû’luk muvahhid olsun veya olmasın 

                                                 
1 Ebû ʿAbdullâh Muḥammed b. ʿAbdullâh İbn Ebî Zemenîn, Tefsîru’l-Ḳur’âni’l-ʿAzîz, thk. Ḥuseyn b. 

ʿUkkâşe, Muḥammed b. Muṣṭafâ el-Kenz (Kahire: el-Fârûḳu’l-Ḥadîs̱e, 1423), 5/36. 
2 Mâturîdî, Teʾvîlâtu Ehli’s-Sunne, 3/138. 
3 Fuâd Abdulbâkî, el-Muʿcemü’l-müfehres li-elfâẓi’l-Ḳurʾâni’l-Kerîm, 93, 94. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

65 

insan için olumsuz, psikolojik bir hastalıktır. İnsanın bu negatif karakterden kurtulması 

gerekmektedir. Bundan kurtulmanın reçetesini de yine Kur’an insanlara sunmuştur.   

2.2.4.2. Tasavvufta Helû‘luk 

Sûfîler, helû‘’un sözlük anlamıyla doğru orantılı olarak korkuyla, endişeyle ve 

kaygıyla birlikte aşırı hırslı olmak şeklinde tanımlamışlardır.1 Onlara göre bu nitelik 

Kur’an bağlamında değerlendirilmiş olup insan için menfi bir sıfattır. Zira Allah 

dostları bu niteliğe sahip insanın cahil, tamahkar, asıl gayesi dünya ve dünyalıklar 

olduğunu belirtmişlerdir.2 Sûfîlere göre “helû’” karakterini taşıyan; az bir dünyalık 

karşısında rıza gösteren, olmayınca öfkelenen tamahkar kişidir. Ebu’l Hasan el-

Verrâk’ın “darlıkta kadın olanlar, bollukta dua edenler” sözünü helû’ vasfını taşıyanlar 

için kullanması, tasavvuf anlayışında bu niteliğin insan için ne kadar olumsuz bir vasıf 

olduğunu göstermektedir.3  

  Sehl Tüsterî, helu‘’un bireyin hevâsına uymakta ve nefsin istek ve 

arzularındaki hareketlerinde değişken olması şeklinde tanımlamıştır. Ona göre bu 

niteliği taşıyan kişi, îsâr/diğergamlık niteliğini göstermesi gereken yerde engelleyici, 

yani insanları elindeki nimetlerden alıkoyar, nimet verildiğinde cimrilik yapar, 

kimseye bir faydası dokunmamakta, muhtaç durumuna düştüğünde de 

hüzünlenmektedir.4    

2.2.2. Acelecilik  (‘Acela)  

Arapça bir kelime olarak “عجل” kök harflerinden türeyen kelimeler sözlükte; 

bir işte hızlı davranmak, acele etmek, dünya, toprak, su kabı, küçük su kabı, tekerlek, 

kuyudan su çekme aleti, su değirmeni, yavrusunu kaybeden deve, düşük yapan kadın, 

vaktinden önce sunulan yemek ve bir çeşit ot gibi anlamlara gelmektedir.5  Acele 

davranan kişi; bilmeden, anlamadan, düşünmeden, ölçüp biçmeden, tecrübe etmeden 

                                                 
1 Ebu’l-Kâsım Abdülkerîm b. Hevâzin Kuşeyrî, Letâifü’l-işârât, ed. İbrahim el-Besyûnî (Mısır: el-

Heyʾetu’l-Mıṣriyyeti’l-ʿAmme li’l-Kitâb, ts.), 3/631. 
 

3 es-Sülemî, Tefsîrü’s-Sülemî, 2/351. 
4 Ebû Muhammed Sehl b. Abdillâh b. Yûnus Tüsterî, Tefsîrü’l-Kurâni’l-’Azim (Kâhire: Dârül-Harem 

li’t-Türâs, 2004), 177; es-Sülemî, Tefsîrü’s-Sülemî, 2/350. 
5 Ḫalîl b. Aḥmed, Kitâbu’l-ʿAyn, 1/227,228; Ebû Manṣûr Muḥammed b. Aḥmed b. el-Herevî el-Ezherî, 

"ʿacl", Tehẕîbu’l-Luğa, thk. Muḥammed ʿAvḍ Mirʿab (Beyrut: Dâru İḥyâi’t-Turâs̱i’l-ʿArabî, 2001), 

1/237-239; Ebû Naṣr İsmail b. Ḥammâd el-Cevherî el-Fârâbî Ebû Naṣr el-Cevherî, "ʿacl", Tâcu’l-

Luğa ve Ṣıḥâḥu’l-ʿArabiyye, thk. Aḥmed ʿ Abdulğafûr ʿ Aṭṭâr (Beyrut: Dâru’l-ʿİlm li’l-Melâyîn, 1407), 

5/1760. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

66 

hareket ettiği için pişman olması kaçınılmazdır.1 Aceleciliğin bu neticesinden dolayı 

da Arapçada acelecilik, “ümmü’n-nedâme/pişmanlığın anası” şeklinde anlam bularak 

pişmanlığın ana kaynağı olarak gösterilmiştir.2 

Linguistik tahliller sonucunda  “acelecilik” kavramı için; vakti gelmeden, 

vaktinden önce bir işe girişmek; zamanı gelmeden bir şeyi yapmak anlamı ortaya 

çıkmaktadır. Bu da zem edilen bir davranış olduğundan acelecilik kavramı, insan için 

sıfat yapıldığında insana olumsuz bir nitelik verdiği sonucu ortaya çıkmaktadır. 

Acelecilik kelimesinin insan için olumsuz bir sıfat olması nedeniyle Kur’an, hayırlı 

işlerde çabuk olmayı “سرع” kökünden türeyen “المسارعة” ve kök harfleri itibariyle 

 kelimelerini kullanmaktadır.3 Bu iki kavram acelecilik kavramıyla ”المسابقة“ olan ”سبق“

eş anlamlı görünmekle birlikte İslâmî perspektifte acelecilik kelimesine karşılık insan 

için olumlu bir sıfat olarak kullanılmıştırlar. Istılahta “سرع” kökünden türeyen sürât, 

çabuk yapılması gereken işleri hızlı yapmak anlamına gelmektedir.4  

2.2.2.1. Kur’an’da Acelecilik 

Kur’an’da “عجل” kök harflerinden müştak kelimeler, tekrarlarıyla birlikte otuz 

üç yerde geçmektedir. Bu kelimeler, yirmi sekiz yerde fiîldir. İki yerde “فاعلة” vezninde 

 şeklinde ism-i fâil olup ahiretin zıddı olarak “dünya” anlamındadır. Bir yerde ”عاجلة“

 şeklinde ”عجل“ bir yerde ,”عجول“ vezninde mübâlaga ism-i fâ‘il olarak ”فعول“

mücerred mastar ve bir yerde de “استفعال” vezninde “استعجال” şeklinde mezîd 

mastardır.5   

Nefsânî arzuların gereği olarak insan vakti gelmeden bir şeyi istemektedir. 

Acelecilik de Kur’an’da bu anlamı belirtmekte olup insan için olumsuz bir sıfattır.6 

Acelecilik kavramının barındırdığı negatiflikten olacak ki âyetler nazil olur 

olmaz Rasûlulâh’ın (s.a.v. ) çabucak o âyetleri ezberlemeye kalkışmasının doğru 

olmadığını Allah,  “عجل”  kelimesinden müştak olan “تعجل” müzârii‘ fiîlini kullanarak, 

                                                 
1 Ebû İsḥâḳ İbrâhîm b. ʿAlî b. Temîm el-Enṣârî el-Ḥuṣrî el-Ḥuṣrî el-Ḳayravânî, Zehru’l-Âdâb ve 

S̱emeru’l-Elbâb (Beyrut: Dâru’l-Ceyl, ts.), 4/942. 
2 Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Fâris b. Zekeriyyâ b. Muhammed er-Râzî el-Kazvînî İbn Fâris, Mu‘Cemü 

Mekāyîsi’l-Luga, thk. Abdüsselâm Muhammed Harun (Dımaşk; Suriye: Daru’l-fiker, ts.), 1/26. 
3 Âl-i İmrân, 3/133; Hadid, 57/21. 
4 Ebû Hilâl el-ʿAskerî, el-Furûḳu’l-Luğaviyye, 276. 
5 Fuâd Abdulbâkî, el-Muʿcemü’l-müfehres li-elfâẓi’l-Ḳurʾâni’l-Kerîm, 447. 
6 el-İsfahânî, Müfredâtü elfâẓi’l-Ḳurʾân, 323. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

67 

“Sana vahyedilmesi tamamlanmadan önce Kur'an'ı okumakta acele etme.” (Tâhâ, 

20/114). Buyurmak suretiyle Hz. Peygamberin bu şekil davranmasını nehyetmiştir.  

Hz. Musa’nın (a.s) hızlıca Allah’ın huzuruna gitmesini belirten “Rabbim! Razı 

olman için Sana hızlıca geldim.” (Tâhâ, 20/84) Âyetinde; “عجل”  kelimesinden türemiş 

olan mazi fiîli kullanıldığı halde filolog İbnü’l ’Asker (ö. 395/1004), bu âyette geçen 

“acele ettim” cümlesini  “سرع”  kök harflerinden oluşan “اسرع”  mazi, mezîd fiîlle 

“hızlıca geldim” şeklinde açıklamıştır.1 Filolog ve müfessir Râgıb el-İsfahânî (ö. 

502/1108) ise, bu âyette geçen “acele ettim” cümlesini, Hz. Musa’nın (a.s) bu 

tutumunun doğru olmamakla beraber ancak mazeret babından; onun övülen bir 

davranış amaç edindiğini, amaç övülen bir davranış olduğunda da olumsuz tutum 

sergilemenin mazeret olarak kabul edilebileceğini belirtmiştir.2 

Hz. Musa’yla (a.s) ilgili yukarıdaki âyet, sibâk ve siyâkıyla incelendiğinde 

onun bu şekilde hareket etmesinin doğru olmadığı sonucu çıkmaktadır. Şöyle ki Allah, 

ona “seni aceleyle kavminden ayrılmaya sevk eden nedir, ey Musa!” (Tâhâ, 20/83) 

sorması üzerine, Musa (a.s): “Onlar benim izimdeler. Ben memnun olasın diye sana 

aceleyle geldim Rabbim.” (Tâhâ, 20/84) Allah: “Senden sonra kavmini fitneye 

düşürdük ve Sâmirî onları sapıttırdı.” (Tâhâ, 20/85. İşte Allah’la Musa (a.s) arasında 

geçen bu diyalogu anlatan ilgili âyetler onun bu tutumunun isabetli olmadığını 

göstermektedir. Zira neticede Allah, onun kavminin sapıttığını bildirmiştir.  

Hz. Musa’nın (a.s) bu isabetli olmayan tutumu; değerine, peygamberlik vasfına 

halel getirecek bir eylem değildir. Nitekim Kur’an’da Allah’ın peygamberlerini zaman 

zaman uyardığı bilinmektedir. Mesela;  Hz. Peygamber’in huzuruna gelip ondan öğüt 

almak isteyen Abdullah İbn Ümmü Mektûm’a (r.a) Rasûlüllâh’ın (s.a.v. ) yüz 

vermemesini Allah, doğru bulmamış ve bu tutumundan dolayı onu ikaz etmiştir.3  Hz. 

Peygamber’in Abdullah İbn Ümmü Mektûm’a hitaben “Ey kendisinden dolayı 

Rabbimin beni azarladığı, merhaba!”4 rivayeti de Allah’ın onu azarladığını 

doğrulamaktadır. Ancak burada uyaranın, azarlayanın, hoş karşılamayanın Allah 

olduğuna dikkat edilmelidir. Yani Allah’ın böyle yapması, insanların da bunu 

                                                 
1 Ebû Hilâl el-ʿAskerî, el-Furûḳu’l-Luğaviyye, 276. 
2 el-İsfahânî, Câmiʿu’t-tefsîr (Tefsîru Râġıb), 2/808. 
3 Âbese, 80/1-12. 
4 Ebû Dâvûd, Sunenu Ebî Dâvûd, 4/557. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

68 

yapmasının doğru olduğunu göstermemektedir. Sonuçta peygamberler de Allah’ın 

birer kullarıdır. Allah da kullarını dilediği şekilde uyarabilmektedir. Allah’ın bu 

peygamberlerini bu şekilde uyarması, insanların da peygamberler hakkında ileri geri 

konuşmasını mübah etmediği gibi, böyle davranan insanların da edebe aykırı hareket 

ettikleri bu konuda edebe riayet etmenin gerektiği ilim ehli tarafından bildirilmiştir. 

Ayrıca Hz. Musa’nın (a.s) kavminin doğru yoldan çıkmaya müsait bir kavim oldukları, 

onların Allah’ın dinini terk etmede bahane aradıkları da Kuran âyetleriyle sabit olup 

meşhurdur.1     

 Kur’an bağlamında doğrudan insanın aceleci olmasıyla ilgili iki âyet 

bulunmaktadır. Bu âyetlerden Kur’an’daki sıralamaya göre birincisi, İsrâ sûresinin 11. 

âyeti olan; “İnsan hayra dua eder gibi şerre de dua eder. İnsan çok acelecidir.” (İsrâ, 

17/11) âyetidir. İkincisi ise, insanın aceleden yaratıldığını belirten Enbiyâ sûresinin 

37. âyetidir ki “insan aceleden yaratılmıştır. Size âyetlerimi göstereceğim, acele 

etmeyin.” (Enbiyâ. 21/37) şeklindedir. 

Selmân-i Fârisî (r.a) şöyle demiştir: “Allah, ilk olarak Âdem’in (a.s) başını 

yarattı. Âdem (a.s), yaratılışına bakıyor, daha ikindi vakti olmadan ayaklarının 

yaratılmadığını görünce, “Rabbim gece olmadan yaratılışımı tamamla” demiş. “insan 

çok acelecidir” âyetinin tefsiri işte budur.”2 Selmân-i Fârisî’ye nispet edilen bu rivayet 

gerek sûfî ve gerek diğer tefsirlerde zikredilmiş olup bu âyetin tefsiri nerdeyse bütün 

tefsir kitaplarında bu rivayet bağlamında açıklanmıştır. Bununla birlikte bu rivayet  

muhtemelen İsrâiliyyat babındandır. Zira Kur’anî düşünceye göre Allah bir şeyi 

dilediğinde, o şeye sadece iki harften oluşan “kün/ol” emrini verir, o şey de oluverir.3  

Hasan-ı Basrî (ö. 110/728),  insanın en küçük olumsuzluk karşısında göğsünün 

sıkıştığı, sıkıntıya düştüğünü bundan dolayı da “insanın aceleci olmasının zayıf 

olması” demek olduğunu belirtmiştir. 4 Onun bu yorumu, Abdullah b. ‘Abbâs’ın (r.a); 

                                                 
1 Tâhâ, 20/ 83-89. 
2 Ebû Muḥammed ʿAbdurraḥman b. Muḥammed er-Râzî İbn Ebî Ḥâtim, Tefsîru’l Ḳurʾâni’l-ʿAzîm, thk. 

Esʿad Muḥammed eṭ-Ṭayyib (b.y.: y.y., 1419), 7/2320. 
3 Yâsin, 36/82. 
4 Mâturîdî, Teʾvîlâtu Ehli’s-Sunne, 7/344. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

69 

insanın aceleci olması, onun gerek darlıkta, gerek bollukta canı sıkıldığını ve 

sabretmediği şeklinde tefsir etmesine benzemektedir.1    

Araplar arasında “sen bu vasıftan yaratıldın” deyimi bilinmektedir. Onlar bu 

deyimle, bir vasfın insanda aşırı derecede bulunma halini amaç edinirler. Örneğin 

sürekli kötülük işleyene kötülükten yaratılmış derler.2 Bunu dikkate alan bazı 

müfessirler, “İnsan aceleden yaratılmıştır” âyetini “acelecilik insandan yaratılmıştır” 

şeklinde de tefsir etmişlerdir.3 Onlara göre insanın aceleden yaratılması, onun aşırı 

derecede aceleci olması demektir. O halde insanın acelecilik vasfıyla alakalı var olan 

iki âyet de aslında aynı anlamı ifade etmektedir. Neticede Kur’anî perspektifte 

ontolojik olarak insanın acelecilik niteliğiyle var olduğunu söylemek mümkündür. 

Himyerîler’in lügâtında “العجل” çamur demek olup şairleri şöyle demiştir: 

Hurma ağacı suyla el-‘acel (çamur) arasında yeşerir.4 

Buna göre; “insan aceleden yaratılmıştır.” âyeti “insan topraktan 

yaratılmıştır.” şeklinde anlaşılmaktadır ki bu anlam da Kur’an semantiği içerisinde 

doğru olmakla birlikte bu âyetin sibâk ve siyâkı dikkate alındığında kabul 

edilmemektedir. Zira ilgili âyetlerde Mekkeli müşrikler özelinde kâfirler, acele 

etmemeleri konusunda uyarılmış ve cehennem azabıyla tehdit edilmişlerdir.5 

Kur’an bağlamında acelecilik kelimesinin kavramsal çerçevesi açısından 

olumsuz bir nitelik taşıdığı sonucunu çıkarmak mümkündür. Nitekim bu kavram; 

bilinçsiz, düşünüp tartmadan hareket etme anlamını barındırmaktadır. Onun için acele 

eden kişi her ne kadar doğru hareket ettiğini, yaptığı işin hakkını verdiğini zannetse de 

aslında acele etmede yanlışlık kaçınılmaz olduğundan sonuç da yanlıştır.6 Bu tutum da 

Allah’ın yeryüzündeki temsilcisi olan insan için doğru bir tutum değildir. “Hayır (ey 

insanlar)! Bilakis siz dünyayı (çabucak geçeni) seviyor, ahireti (ebedi olanı) terk 

                                                 
1 Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî et-Taberî, Câmiu’l-Beyân An Te’vîli 

Âyi’l-Kur’ân, thk. Ahmed Muhammed Şâkir (Betrut: Müessetü’r-risâle, 2000), 17/395. 
2 Ebû İsḥâḳ İbrâhîm b. es-Serî ez-Zeccâc, Meʿâni’l-Ḳur’ân ve İʿrâbuhu, thk. ʿAbdulcelîl ʿAbduh Şelebî 

(Beyrut: ʿÂlemü’l-Kütüb, 1408), 3/392. 
3 Zeccâc, Meʿâni’l-Ḳur’ân ve İʿrâbuhu, 3/392. 
4 Ebû’l-Ḳâsım Maḥmûd b. ʿAmr ez-Zemaḫşerî, el-Keşşâf ʿan Ḥaḳâîḳı Ğavâmiḍi’t-Tenzîl (Beyrut: 

Dâru’l-Kitâbi’l-ʿArabî, 1407), 3/117. 
5 Enbiyâ, 21/37-39. 
6 Ebû Muḥammed ʿAbdullâh İbnu’l-Muḳaffaʿ, el-Edebu’ṣ-Ṣağîr ve’l-Edebu’l-Kebîr (Beyrut: y.y., ts.), 

89. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

70 

ediyorsunuz.” (Kıyâme, 75/20, 21) âyetlerinde de görüldüğü üzere Kur’an’da “dünya”, 

acele kelimesinden türetilen “âcile” diye isimlendirilmesi ve dünyanın zem edilmesi 

de acelecilik niteliğinin insan için olumsuz olduğuna delildir.  

2.2.2.2. Tasavvufta Acelecilik  

Acelecilik, tasavvufî anlayışta her olumsuz/olumlu vasfın ve diğer konuların 

değerlendirilmesi Kur’an’la doğru orantılı olarak insan için zem edilen 

niteliklerdendir. Zira sûfilere göre acelecilik, şeytanın ve nefsin müdahelesi 

neticesinde olup bir şeyin vaktinden önce gerçekleşmesidir. Bundan dolayı da onlar 

mürîdin “acelecilik” değil de bunun yerine bir şeyi vaktinde yerine getirmek 

anlamında “müsâraa” vasfıyla vasıflanmasını savunmuşlardır.1  

Sûfîlere göre dünya yani mâsivâ için çalışıp Allah’ın vaad ettiği hayatı terk 

etmek, mâsivâ şehvetlerinden lezzet almak, mal-mevkiyle övünmek gibi olumsuz 

nitelikler insan için yadırganacak bir durumdur. Bu hususlar diğer varlıklarda olmayıp 

insana mahsustur. Bu hasletler, insan için zararlı olmasına rağmen insanın 

cibilliyetinde acelecilik olduğundan inasan bu hasletlere meyledebilmektedir. Allah’ın 

insanın hakkında “insan aceleden yaratılmıştır” (İsrâ, 17/11) buyurmasının sebebi de 

onun bu olumsuz vasıflarını bildirmek içindir.2 

Allah’ın insanı aceleden yaratması yani onun cibilliyetinde acelecilik olmasına 

rağmen bundan uzak durması gerekmektedir. Çünkü acelecilik, cehaletten tevellüd 

ettiğinden Allah, “acele etmeyin” (Enbiyâ, 21/37) diye buyurmaktadır. İnsanı aceleden 

yaratan Allah, onun acelecilik vasfını yüklenmesini zecr etmesinin sebebi; insana 

kahhâriyet vasfını göstererek insanların mülkünden ve saltanatı altından 

çıkamayacaklarını bildirmek içindir. Bundan dolayı ilk dönem sûfîlerden Vâsıtî, (ö. 

320/932’den sonra) “insan aceleden yaratılmıştır” (Enbiyâ, 21/37) âyetini, insanlar 

acizliklerini göstermek ve Allah’ın kudretini bilmek için acele etmezler şeklinde tefsir 

etmiştir.3  

                                                 
1 Kuşeyrî, Letâifü’l-işârât, 2/502. 
2 Muhyiddîn Ebû Muhammed Abdülkādir b. Ebî Sâlih Mûsâ Zengîdost el-Geylânî el-Geylân el-Geylân, 

Tefsîru’l-Cîlânî, ed. eş-Şeyh Ahmed Ferîd el-Mezîdî (Pakistan: el-Mektebetü’l-mârûfiyye, 

1431/210), 3/8; Necmeddîn-i Dâye, Baḥrü’l-ḥaḳāʾiḳ ve’l-meʿânî fî tefsîri’(l-Ḳurʾân ve’)s-sebʿi’l-

mesânî’dir. ʿAynü’l-ḥayât ve et-Teʾvîlâtü’n-Necmiyye, 4/78. 
3 Ebû Muhammed Sadrüddîn Rûzbihân b. Ebî Nasr el-Baklî, ʿArâʾisü’l-beyân fî ḥaḳāʾiḳı’l-Ḳurʾân, thk. 

eş-Şeyh Ahmed Ferid el-Mezîdî (Lübnan: Dâru kütübi’l-’ilmiyye, 1429/2008), 2/514, 515. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

71 

Bununla birlikte  “insan aceleci olarak yaratılmıştır” (İsrâ, 17/11) ve “insan 

aceleden yaratılmıştır” (Enbiyâ, 21/37) âyetlerini delil göstererek hareket etmenin 

insan için asıl olduğunu hatta onun var olması da hareket neticesinde olduğunu 

savunan İbnü’l-Arabî’ye (ö. 638/1240) göre insan istese de acelecilik niteliğinden 

kurtulması mümkün değildir.1 Ancak onun bu görüşü muhtemelen insanın yaratılışıyla 

ilgili olup aceleciliğin insan için kötü bir nitelik olmadığı anlamına gelmemektedir. 

Zira İbrahim Havvâs (ö. 291/904)’a göre insanlar, sürekli hareket halinde ve mâsivâî 

istekler peşinden koşanlarla, daima sükûnet halinde olanlar olmak üzere iki 

haldedirler. İlk durumdakiler nefsin acelecilik vasfıyla nitelenmiş, beşerî nefsin emrine 

girmişlerdir. İkinci durumdakiler ise Hak kendilerine galip gelmiş ve Hakk’ın 

vasıflarıyla vasıflanmışlardır.2 Tasavvufî gelenekte beşerî nefsin emrine girmek de 

zem edilen fiillerden olduğundan acelecilik niteliği insan için olumsuz olarak 

görülmüştür. 

Tasavvufî anlayışta insan için asıl olan sükûnettir. Sükûnetin zıddı olan 

acelecilikten de sâlikin sakınması gerekmektedir. Çünkü sükûnet vasfını Allah, insan 

için takdir etmişken, acelecilik niteliğini ise nefis ve şeytan onun için seçmiştir.3 Ancak 

”insan aceleden yaratılmıştır” (Enbiyâ, 21/37) ilâhî buyruk gereği nefsin fıtratında 

acelecilik vardır. Nefsin fıtratında acelecilik olması da imtihan gereği ve onun Allah’a 

muhtaç konumuna gelebilmesi içindir. Nefsin böyle bir sınavla sınanması da kalbin 

yani idrakın Hak’tan uzak gafleti yaşaması neticesindendir. Nitekim kalp gaflet 

hastalığıyla mübtelâ olursa beşerî nefs harekete geçmektedir ve onun acelecilik vasfı 

ortaya çıkmaktadır. Eğer kalp gaflet afetinden kurtulur, yakaza hâliyle uyanık olursa o 

zaman da nefis, sükûnet haline girer, bu sınavı başarılı bir şekilde geçer, sonuçta nefsin 

fıtratında var olan ve insan için olumsuz bir nitelik olan acelecilik vasfından 

kurtulabilmektedir.4 

Kalbi kaleye, şeytanı da bu kaleye girmeye çalışan azılı bir düşman olarak 

tasvir eden Gazzâlî’ye (ö. 505/1111) göre acelecilik, şeytanın kalp kalesine 

girebileceği en büyük kapılardan biridir. Çünkü acelecilikte basiretsizlik, düşünmeden 

                                                 
1 İbnü’l-Arabî, el-Fütûḥâtü’l-Mekkiyye, 8/209. 
2 es-Sülemî, Tefsîrü’s-Sülemî, 1/334. 
3 Kuşeyrî, Letâifü’l-işârât, 2/339. 
4 Ebû Tâlib el-Mekkî, Kûtu’l-Kulûb fî Mu’âmeleti’l-mahbûb ve Vasfi Tarîki’l-mürîd ilâ Makâmi’t-

Tevhîd, 1/152. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

72 

hareket etmek vardır. Sâlik acelecilikle hareket ettiğinde şeytanın şerrinden emin 

olması imkânsızdır.1 Şeytanın girdiği kalp de gaflet hastalığından berî değildir. 

Daha önce de ifade edildiği gibi sûfîlere göre acelecilikte Şeytan’ın ve nefsin 

etkisine girmek söz konusu olduğundan acelecilik, sâlik için olumsuz bir nitelik olup 

onun aceleciliğin zıddı olan sükûnetle zinetlenmesi savunulmuştur. Bundan dolayı da 

sâlik, Allah’a giden yolda acelece davranmaktan kaçınmalı, İslâmî litaratürde 

aceleciliğin zıddı olan “teennî” vasfıyla vasıflanmalıdır. Rivayet edildiğine göre 

Resûlüllâh (s.a.v. ), “teennî Allah’tan, acelecilik ise şeytandandır.”2 Buyurmuştur. 

Muhtemelen sûfîlerin sükûnetten murâd ettikleri nitelik de Hz. Peygamberin bu 

hadisinde geçen teennidir.  

Genel anlamda tasavvuf düşüncesinde acelecilik her ne kadar insanın 

cibilliyetinde var ise de insan için kötü bir nitelik olarak kabul edilmektedir. Çünkü 

acelecilikte şeytanın ve nefsin etkisi olmaktadır. Yukarda geçen “acelecilik 

şeytandandır” hadisi de bunu desteklemektedir. Sâlik için de bu ikisi düşman olup 

Allah’a giden yolda bu iki düşmandan kurtulmak gerekmektedir. Sûfîlere göre 

“bilesiniz ki kapler ancak Allah’ı anmakla huzura kavuşur (sükûnet bulur)” ( Ra’d 

13/28) âyeti gereği sâlikin aceleciliğin zıddı sükûnetle vasıflanması gerekmektedir.  

Bununla birlikte ilk dönem sûfîlerden Hâtim el-Esam (ö. 237/851), “misafir 

geldiğinde ona yemek yedirmek, ölenin teçhiz (ölü, defnedilmeden önce yıkanması, 

üzerine namaz kılınması gibi defnedilmesi için hazırlanması) işleri, evlenme çağına 

gelmiş bekârın evlendirilmesi, vakti geldiğinde borcun ödenmesi ve günah 

işlendiğinde günahtan tevbe edilmesi olmak üzere beş şeyde hariç acelecilik 

Şeytan’dandır.”3 demiştir. Ayrıca Hâtim el-Esam’ın bu sözü meşhur olup halk 

arasında hadis olarak bilinmektedir.  

  

                                                 
1 Gazzâlî, İḥyâʾu ʿUlûmi’d-Dîn, 3/333. 
2 Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî el-Beyhakī, Şuʿabü’l-îmân, thk. Muhammed Said Besûnî Zaglûl 

(Beyrut; Lübnan: Dâru kütübi’l-’ilmiyye, 1989), 4/89. 
3 es-Sülemî, Tabakâtü’s sûfiye, 87. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

73 

2.2.3. Cimrilik (Buhl) 

Kur’anda insanın cimri olduğunu belirten üç kelime bulunmaktadır. Bunlar da 

 ,kelimeleridir. Bu kelimeler sözlükte cömertliğin zıddı cimri ”قطور“ ve ”شح“ ,”بخل“

olmak anlamına gelmekle birlikte, dilbilimciler ilk iki kelime arasındaki anlam farkına 

değinmişlerdir. Şöyle ki  “شح” sözcüğü, “بخل” kelimesinden farklı olarak cimrilikte 

aşırıya gitmek, bu konuda hırslı olmak, sadece kişinin sahip olduklarında değil 

başkalarının da sahip olduğu şeylerde yani başkasının mülkiyetinde olanın kişinin 

kendisinin olmasını istemesi (kıskançlık/tamahkârlık) ve sadece malda değil iyilik 

konusunda da cimri olmak anlamına gelmektedir.  Örneğin Arapçada ışık vermeyen 

meşale için “ışık vermemeye hırslı” anlamında “شح” kelimesinden türemiş “شحاح” 

kelimesi kullanılmaktadır. Bu da bu kelimenin anlam bakımından diğer kelimeden 

daha kapsamlı olduğunu göstermektedir.  

Dilbilimciler, “شح” kelimesinin “بخل” kelimesinden daha çok kapsamlı 

olmasından hareketle Kur’an’da geçen her “شح” kelimesine sadece malda değil bütün 

hayırlı işlerde “aşırı derecede cimri olmak”  anlamını vermişlerdir.1 Neticede ruhsal 

bir durumu belirten “شح”, psikolojik bir hastalık olan “بخل” hasletine sebeptir. Yani 

insandaki “شح” rahatsızlığı, onda “بخل” hastalığını ortaya çıkarmaya sebeptir. O halde 

  sıfatının sonucudur.2 ”شح“   ,niteliği ”بخل“

2.2.3.1. Kur’an’da Cimrilik 

Kur’an’da cimrilik anlamındaki “بخل” kelimesi türevleriyle birlikte iki yerde 

masdar ve on yerde de fiîl olmak üzere on iki yerde,3 “شح” kelimesi ise üç yerde tekil 

ve iki yerde “أشحة” şeklinde çoğul olmak üzere beş yerde zikredilmektedir. “شح” 

kelimesinin geçtiği “her kim ki nefsinin cimriliğinden/şuh sakınırsa işte onlar 

kurtuluşa ermişlerdir.” (Haşr, 59/9; Tegâbûn, 64/16) âyeti mükerrerdir.4 Bazı 

müfessirler göre buradaki “شح” kelimesinin anlamının “zulüm” olduğunu 

belirtmiştirler.5 “قطور” kelimesi ise bir âyette geçmekte olup yine başka bir âyette bu 

                                                 
1 Ebû Hilâl el-ʿAskerî, el-Furûḳu’l-Luğaviyye, 176; İbn Manẓûr, Lisânü’l-ʿArab, 2/495, 496; Cürcânî, 

Kitâbu’t-Taʿrîfât, 42, 43. 
2 Abdurrahman Kasapoğlu, “Kur’an’da Helû’ İfadesi -Psikoloji ve Ahlâk Felsefesinin ‘İnsanın Hazza 

Düşkünlüğü Elemden Kaçışı’ Konusundaki Yaklaşımlarıyla Bir Mukayese-”, 37-38. 
3 Fuâd Abdulbâkî, el-Muʿcemü’l-müfehres li-elfâẓi’l-Ḳurʾâni’l-Kerîm, 115. 
4 Fuâd Abdulbâkî, el-Muʿcemü’l-müfehres li-elfâẓi’l-Ḳurʾâni’l-Kerîm, 375. 
5 Mâturîdî, Teʾvîlâtu Ehli’s-Sunne, 10/44. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

74 

kelimenin kök harflerinden türemiş olan “يقطر” şeklinde müzâri’ fiîl geçmektedir.1  

Ayrıca Necm sûresinin 34. âyetinde geçen ve müşrik olan kişinin vasfı olarak ziredilen 

 ve Âdiyât sûresinin 8. Âyetinde ”ضنين“ Tekvîr sûresinin 24. âyetinde geçen ,”أكدى“

zikredilen “شديد” kelimelerine de kimi müfessirler “cimri” anlamını vermiştir.2 Bu 

müfessirlere göre ilgili âyetlere “Şimdi yüz çevireni; pek az verip de cimrileşeni gördün 

mü?” (Necm, 53/33, 34), “O, gayb hakkında cimri de değildir.” Tekvîr, 81/24) ve “Hiç 

şüphesiz o, mal sevgisi sebebiyle çok cimridir.” Âdiyât, 100/8) şeklinde meâl 

verilebilmektedir. 

Cimriliği cömertliğin karşıtı, kişinin sahip olduğu ve elinde tutmaması gereken 

şeyleri elinde tutması şeklinde tanımlayan Râgıb İsfahânî’ye (ö. V./XI. yüzyılın ilk 

çeyreği) göre cimrilik,  kişinin sahip olduğu şeylerde ve başkasının sahip olduğu 

şeylerde olmak üzere iki türlüdür. O, “o kimselerdir ki cimrilik eder, insanlara cimri 

olmalarını emreder ve Allah’ın kendilerine verdiği fazileti de gizlerler. Biz kafirler 

için rezil edici bir azap hazırladık.” (Nisâ, 4/37) âyetini delil göstererek başkasının 

sahip olduğu şeylerde cimrilik yapmanın kişinin sahip olduğu şeylerde cimrilik 

yapmaktan daha kötü bir nitelik olduğunu bildirmiştir.3  

İsfahânî’nin bu görüşü isabetli olmakla birlikte ancak bu âyet, onun için delil 

olarak göstermek doğru değildir. Aslında bu âyetten cimrilik, cimriliği emretmek ve 

Allah’ın verdiği fazileti gizlemek bu üç vasfa sahip olanın mü’min olamayacağının 

sonucunu çıkarmak daha isabetli görünmektedir. Zira bu âyet kafirleri tehdit etmekle 

bitmiştir. “Allah’ın kendilerine lütfundan verdiği nimetlerde cimrilik edenler, bunun, 

kendileri için hayırlı olduğunu sanmasınlar. Hayır! O kendileri için bir şerdir. 

Cimrilik ettikleri şey kıyamet gününde boyunlarına dolanacaktır. Göklerin ve yerin 

mirası Allah’ındır. Allah, yaptıklarınızdan hakkıyla haberdardır.” (Âl-i İmrân, 3/180) 

                                                 
1 Fuâd Abdulbâkî, el-Muʿcemü’l-müfehres li-elfâẓi’l-Ḳurʾâni’l-Kerîm, 533. 
2 Ebû ʿUbeyde Maʿmer b. el-Mus̱ennâ et-Teymî el-Baṣrî Maʿmer b. el-Mus̱ennâ, Mecâzu’l-Ḳurʾân, thk. 

Muḥammed Fuâd Sezgin (Kahire: y.y., 1381), 2/307; Ebû Zekeriyyâ Yaḥyâ b. Ziyâd ed-Deylemî el-

Ferrâʾ, Meʿânî’l-Ḳurʾân, thk. Aḥmed Yûsuf en-Necâtî v.dğr. (Mısır: y.y., ts.), 3/285; et-Taberî, 

Câmiu’l-Beyân An Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, 22/542; Mâturîdî, Teʾvîlâtu Ehli’s-Sunne, 10/438. 
3 Ebü’l-Kāsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb el-İsfahânî, Müfredâtü elfâẓi’l-Ḳurʾân 

(el-Müfredât fî ġarîbi’l-Ḳurʾân), ed. Safvân ’Adnân ed-Dâvûdî (Dımaşk; Beyrut: Dâru’l-kalem, 

Dâru’ş-Şâmiyye, ts.), 109. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

75 

âyeti ve Resûlullah’tan (s.a.v. ) rivâyet edilen “cimrilikten sakının! Cimrilik, sizden 

öncekileri helâk etti”1 hadisi de bunu göstermektedir. 

Cimriliğin insanda insanî vasıfları yok ettiğini, bunun yerine onda hayvanî 

nitelikleri var ettiğini,2 mal ve ilim konusunda olmak üzere iki tür cimrilik olduğunu 

savunan İslam bilginlerine göre ilim konusundaki cimrilik mal konusundaki 

cimrilikten daha çok tehlikelidir. Onun için “insanların en cimrisi ilminde cimrilik 

yapandır” demişlerdir. Onlara göre malda cimrilik; kişinin malını az veya çok vermesi 

değil, elindekini verilmesi gereken yere vermemesi demek olup asıl cimriliğin kişinin 

malında Allah’ın hakkına riâyet etmemesidir. Bundan dolayı da malının zekâtını veren 

her şahsın maldaki cimrilik vasfından kendini koruduğunu belirtmişlerdir.3 

Kur’an’a göre mal konusunda cimrilik, îmanî konulardan olup bazı âyetlerde 

cimri insan, cehennem azabıyla tehdit edilir. Yukarıda geçen Âl-i İmrân 180 ve Nisâ 

27 âyetleri buna örnektir. Ayrıca bu âyetler bağlamında cimri insanın Allah’ın istediği 

insan tipi olmadığını söylemek mümkündür.  

Kur’an’a göre cimrilik, münafıkların amellerinden sayılmakta olup münafıklar 

da kıyamet günü cehennemin en dibinde olacak olan insanlardır.4 Aşağıda zikredilen 

âyetler bunun delilidir. “Onların içinde öyleleri var ki, “Allah bize lütuf ve kereminden 

bahşederse biz de elbette hayır yolunda harcar ve iyi kimselerden oluruz” diye Allah’a 

söz vermişlerdi. Fakat Allah, lütuf ve kereminden onlara verince, onda cimrilik ettiler 

ve yüz çevirerek dönüp gittiler. Bunun üzerine Allah da kendisine verdikleri sözden 

caydıkları ve hep yalan söyledikleri için, kendi huzuruna çıkacakları güne kadar 

kalplerine münafıklığı yerleştirdi.” (Tevbe, 9/ 75-77) “Münafık erkekler ve münafık 

kadınlar (sizden değil), birbirlerindendir. Onlar kötülüğü emreder, iyilikten alıkoyar 

ve cimrilik ederler. Onlar Allah'ı unuttular. Allah da onları unuttu! Çünkü münafıklar 

fâsıkların kendileridir.”  (Tevbe, 9/ 67) Mâtürîdî  (ö. 333/944) de bu âyetleri göz önüne 

alarak münafıkları cimrilerden saymıştır.5 

                                                 
1 Müslim, el-Câmiʿu’s-saḥîḥ, 4/1996. 
2 Cürcânî, Kitâbu’t-Taʿrîfât, 43. 
3 Ebû’l-Leys̱ Naṣr b. Muḥammed Ebû’l-Leys̱ es-Semerḳandî, Baḥru’l-ʿUlûm, thk. Maḥmûd Mataracı 

(Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts.), 1/328, 329; İbn Ebî Ḥâtim, Tefsîru’l Ḳurʾâni’l-ʿAzîm, 5/377. 
4 Nisâ, 4/145. 
5 Mâturîdî, Teʾvîlâtu Ehli’s-Sunne, 5/434. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

76 

İslam filozofları cimriliğin insan fıtratında var olduğunu savunmuşlardır.1 Zira 

bir Kur’an buyruğunda “Nefisler aşırı cimriliğe hazır (elverişli) kılınmıştır.” (Nisâ, 

4/128) buyurulmuştur. Buna mukabil sûfîlere göre ise nefsin yapısında cimrilik vasfı 

bulunmakla birlikte nefis, cimriliğin zıddı cömert olmakla mükelleftir.2 Bundan dolayı 

da “Allah dostlarının cibiliyyeti, ancak cömertlik üzeredir”, “kötü ahlak ve cimrilik 

olmak üzere iki huy mü’minde bulunmaz”3 demişler ve cimriliğin karşıtı cömertliğin 

evliyâüllahın fıtratında mevcut olduğunu belirtmişlerdir.4  

2.2.3.2. Tasavvufta Cimrilik 

Tasavvuf doktrininde cimri, tasavvufun temel esaslarından sayılan 

îsâr/diğergamlık/özgeci hasletinden mahrum olan kişidir.  O, sadece kendisinden 

istenildiğinde elindekini verendir. Cimrilik ise mâsivâya değer vermek olup kişinin 

sahip olduğu malın kendisine ait olduğunu görmesi şeklinde tanımlanmıştır. Bundan 

dolayı Cüneyd-i Bağdâdî (ö. 297/909), mührünün üzerine adını yazanın cimriliğini 

izhar ettiğini belirtmiştir. Sûfîyi “civânmertlik” sıfatıyla tanımlayan Cüneyd, “Tüm 

çirkin şeyler içinde sûfîye yakışmayan davranışların başı, cimriliktir” demiştir. Aynı 

şekilde Ebû Ali Dekkâk, cimrilikle alakalı şunu ifade etmiştir: “Ejderha ile sohbet 

etmek cahil cimri bir dervişle sohbet etmekten daha kolaydır.”5 

Hamdûn Kassâr (ö. 271/884) da “insanları, elindekinden alıkoymak 

olduğundan bir şeyin kendisine ait olduğunu gören cimridir.”6 Demiştir. Çünkü 

Kur’an’da “Göklerde ve yerde olan her şey yalnız Allah’ındır; kuşkusuz hiçbir şeye 

ihtiyacı olmayan ve her türlü övgüye lâyık olan yalnız Allah’tır.” (Lokman, 31/26) 

buyurulmaktadır. Kassâr’ın bu görüşünü Hallâc-ı Mansûr, (ö. 309/922) “kişi, bir şeyin 

kendisine ait olduğunu gördüğünden, o şeyin sahibi olmayı daha çok hak ettiğini 

düşündüğü için îsâr/diğergamlık vasfını yitirmiş olmaktadır. Zira îsâr, her şeyin 

Allah’a ait olduğunun bilincinde olmaktır. Sâlik için asıl olan Allah’a ulaşmak olduğu 

                                                 
1 Ebû ʿOs̱mân ʿAmr b. Baḥr b. Maḥbûb Câḥiẓ, er-Resâʾilu’s-Siyâsiyye (Beyrut: y.y., ts.), 103. 
2 es-Sülemî, Tefsîrü’s-Sülemî, 2/312, 313. 
3 Muhammed b. el-Huseyn İbnu’l-Ferraʾ Ebû Yaʿla el-Ferrâʾ, et-Tevekkul, thk. Yûsuf b. ʿAlî eṭ-Ṭarîf 

(Riyad: y.y., 1435), 4. 
4 es-Sülemî, Tefsîrü’s-Sülemî, 1/128, 129. 
5 Ali Tenik, Tasavvuf Sosyolojisi-Sûfînin Hayatı-(İstanbul: Ensar Neşriyat, 2025), 47. 
6 es-Sülemî, Tefsîrü’s-Sülemî, 1/282. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

77 

için de sahip olduğu şeylerde kendisini, sahibine vermek üzere emanetçi veya o şeyleri 

gasp eden olarak görmektedir.1 Şeklinde açıklamıştır.    

İlk dönem sûfîlerden Hasen b. Alî el-Cûzcânî (ö. III./IX. yüzyıl)’ye göre, 

Arapçada “بخل”  kelimesiyle ifade edilen cimrilikte bulunan harflerden “ب” belâyı, “خ” 

hüsranı ve “ل” kınanmağı belirtmektedir. Ona göre cimri, kendisi için musibettir. Onun 

çabası, işe yaramamaktadır ve cimriliğinden dolayı da o, kınanan kişidir.2   

“Nefislerde cimrilik bulunmaktadır.” (Nisâ, 4/128) âyetinde belirtildiği gibi 

çamurun tabiatı gereği cimriliği nefsin cibilliyetinden kabul eden sûfîler,3 cömertlikle 

nefisten cimriliğin giderilmesinin zorunlu olduğunu savunmuşlardır. Nitekim 

Kur’an’da nefsinin bu tabiatından kurtulanların felah buldukları bildirilmiştir.4 Bunun 

için bazı sûfîler, cimriliği nefsin Allah’ın kendisine gerekli kıldığı haklar konusunda 

cömert davranmaması şeklinde ta’rif etmişlerdir. Onlara göre cömert, sahip olduklarını 

dağıtmaktan lezzet aldığı gibi cimri de onu tutmaktan lezzet almaktadır.5 Nefsin 

tabiatında cimrilik vasfı bulunduğundan cimri, kendisine ağır gelmekle birlikte 

mükellef olduğundan bazen malını sarf edebilmektedir. Onun bu davranışı onu 

cimrilik hastalığından temizlememektedir. Çünkü o, cömert gibi davrandığı halde 

cimrilik illetini kendisinden silip atamamıştır.6  

Cömertliğe teşviği ve cimrilikten sakınmayı sülûkta temel prensiplerden sayan 

ilk dönem sûfîlerden İbn Atâ’ el-Edemî’ye (ö. 309/922) göre cimrilik, sadece ilimde 

ve malda değil, nefste ve ruhta da bulunmaktadır. Ona göre sâlik malını, nefsini, 

ruhunu kısaca bütün benliğini Allah’a giden yolda feda etmediği müddetçe Hakk’a 

kurbiyet nurlarından mahrum olmaktadır.7 Bişr el-Hâfî’nin (ö. 227/841) “cimriye 

gaybet yoktur” sözü de bu manada olup “Her kim ki nefsinin aşırı cimriliğinden 

sakınırsa işte onlar felah bulmuş kişilerdir.” (Teğâbün, 64/16) âyetinde ifade edildiği 

                                                 
1 es-Sülemî, Tefsîrü’s-Sülemî, 2/319. 
2 es-Sülemî, Tabakâtü’s sûfiye, 372. 
3 Ebû Tâlib el-Mekkî, Kûtu’l-Kulûb fî Mu’âmeleti’l-mahbûb ve Vasfi Tarîki’l-mürîd ilâ Makâmi’t-

Tevhîd, 1/154. Necmeddîn-i Dâye, Baḥrü’l-ḥaḳāʾiḳ ve’l-meʿânî fî tefsîri’(l-Ḳurʾân ve’)s-sebʿi’l-

mesânî’dir. ʿAynü’l-ḥayât ve et-Teʾvîlâtü’n-Necmiyye, 2/209. 
4 Haşr, 59/9, Teğâbûn, 64/16. 
5 es-Sülemî, Tefsîrü’s-Sülemî, 2/312, 313, Kuşeyrî, Letâifü’l-işârât, 3/544. Ebû Yaʿla el-Ferrâʾ, et-

Tevekkul, 47. 
6 Gazzâlî, İḥyâʾu ʿUlûmi’d-Dîn, 3/260. 
7 es-Sülemî, Tefsîrü’s-Sülemî, 1/129. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

78 

gibi sâlikin mâsivâdan arınması için cimrilikten sakınması gerekmektedir. Sâlik, 

cimrilikten arındığında Allah’la var olmakta ve O’nunla güzel bir hayat yaşamaktadır.1 

Allah dostlarından kimileri klasik müfessirlerden bazıları gibi “o (insan) dünya 

malı sevgisinden dolayı cimridir.” (Âdiyât 100/8) âyetinie cimrilik şeklinde meâl 

vermiştirler.2 İlk dönem sûfî müfessirlerden Sehl Tüsterî, bu âyette geçen ve dünya 

malı şeklinde meâl verilen “hayr” “خير” kelimesine nefs, dünya ve hevâ sevgisi 

anlamını vermiştir. Ona göre “hayr” sözcüğüyle bu anlam kasdedilmektedir. Fakat 

aslolan “hayr”, mahlukattan müstağni, Allah’a muhtaç olmak ve Hakk’ın muradına 

göre bir hayat sürmektir.3 Tüsterî’nin bu anlayışı sûfîlerin cimrilik konusundaki 

görüşlerini özetlemekle birlikte ehlüllah’a göre, dünya malı sevgisi, insanda cimrilik 

hasletinin illetidir.4 Ayrıca kişinin sadece vermesi gerekeni vermemek değil de 

Allah’ın rızasını gözetmeden tercih ettiği her şey, o kişinin cimrilik vasfıyla 

vasıflanmasına sebeptir. Onlara göre cimri, şerî’atın ve müruvvetin/kişilik veya 

bunlardan birinin gerekliliklerini yerine getirmeyendir. Kişinin malını, nefsini, 

ruhunu, ilmini kısaca her ne gerekiyorsa o sarf ettiği şeyin kendisine vacip olup 

olmadığına bakmaksızın Allah’ın rızası için harcamadığı müddetçe cimrilik 

niteliğinden kurtulması mümkün değildir. Onlara göre mürid, fâni olana ulaşmak için 

çabasında cimri olması, yani ona ulaşmak için gayret etmediğinde Bâkî/Hak olana 

ulaşabilmektedir.5   

Evliyâüllaha göre kişi bunu malda gözetmediğinde malının bereketi yok 

olmaktadır. Yani o mal, ya vârislere kalmakta ya da onu başkaları tüketmektedir.  Sâlik 

buna nefiste riâyet etmediğinde sağlığından olmakta ve hayatının tadı kaçmaktadır. 

Çünkü cimrilik, Allah’ın dilediği şekilde yaşamamaktır. O’nun muradınca hayat 

sürmeyenin de mutlu olması imkânsızdır. Aynı şekilde ruhta cimrilik, -ruhunu Allah’a 

teslim etmemek- sâliki O’ndan uzaklaştırmakta ve sağlıksız bir hayat yaşamasına 

sebep olmaktadır.6  

                                                 
1 Tüsterî, Tefsîrü’l-Kurâni’l-’Azim, 274. 
2 Kuşeyrî, Letâifü’l-işârât, 3/758. 
3 Tüsterî, Tefsîrü’l-Kurâni’l-’Azim, 203. 
4 Kuşeyrî, Letâifü’l-işârât, 3/758. 
5 Zünnûn el-Mısrî, et-Tefsîrü’l-’İrfânî li’l-Kur’âni’l-Kerîm, ed. Mahmûd el-Hindî (Kâhire: Mektebetü 

Medbûlî, 2007), 218. 
6 Kuşeyrî, Letâifü’l-işârât, 2/48. Gazzâlî, İḥyâʾu ʿUlûmi’d-Dîn, 3/260. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

79 

Abdullah b. el-Mübârek’in (ö. 181/797) “ilimde cimrilik yapan üç belâdan 

biriyle mübtelâ olması kaçınılmazdır: İlmini götüren ölüm veya ilmini unutması ya da 

yöneticinin ona musallat olmasıyla ilminin yok olması”1 sözü, ilimde cimriliğin 

neticesini göstermektedir. İlk dönem sûfîlerden Sehl et-Tüsterî’nin (ö. 283/896) 

“tasavvuf, sahibinden (sûfîden) cimriliği yok eder” sözü, yukardaki açıklamaların 

veciz bir şekilde anlatılmasıdır.2 

Sûfîlere göre malda, nefste ve ruhta cimrilik, bunları Allah’a tercih etmektir. 

O’na tercih edilenin de dünyada bereketli olması düşünülememektedir. Âhirette de o 

şey azap gerektirmektedir.3 Onlara göre sâlikin kalpte bulunan cimrilik illetinden 

hemen kurtulması gerekmektedir. Mürîdin, bu hastalıktan hemen kurtulmadığı 

takdirde helak olması kaçınılmazdır. Kalp, cimrilik illetinden arındığında Hak, o kalbe 

tecellî etmekte ve onu himmete mazhar kılmaktadır.4 Sâlik cimrilik illetinden arınıp 

himmete mazhar olduğu vakit, Bâyezîd-i Bistâmî’nin (ö. 234/848 [?]) “mahlûkata 

baktım da onları ölüler olarak gördüm. Ben de üzerlerine dört tekbir getirdim (cenaze 

namazlarını kıldım)”5 sözüyle bahsettiği bekâ billah makâmına erişmiş olmaktadır. 

Evlîyâüllah, mal, nefs ve ruh cömertliği arasında fark olduğunu belirtip bunu 

sâlikin durumuna göre değerlendirmişlerdir.  Onlara göre, malla cömertlik mürîdlerin, 

nefsle muhibbînlerin/mahabbet makâmında olanlar, ruh ile yapılan cömertlik ise 

âriflerin vasfıdır.6 Mal cimriliğiyle bu dünyada cömertlik makamından mahrum olan 

ve Allah’ın cömertlik vasfıyla ahlaklanmayan, “Allah fazlasıyla cömerttir ve 

cömertliği de sever”7 hiçbir zaman Allah’la arasındaki perdeleri kaldıramayacak ve 

rezil olacaktır. O, levm ve Allah’tan uzak olmak işaretiyle meşhurdur.8 “cimrilik 

yaptıkları mal kıyamet günü boyunlarına dolanacaktır.” ((Âl-i ‘İmrân, 3/180) âyetinin 

anlamı da budur. 

                                                 
1 Ebû Nuʿaym Aḥmed b. ʿAbdillâh b. İshâk el-İṣfahânî Ebû Nuaym el-İṣfahâni, Ḥilyetu’l-Evliyâʾ ve 

Ṭabaḳâtu’l-Aṣfiyâʾ (Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-ʿArabî; Dâru’l-Fikr li’t-Ṭabâʿati ve’n-Neşri; Dâru’l-

Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1394), 8/165. 
2 es-Sülemî, Tabakâtü’s sûfiye, 372. 
3 Kuşeyrî, Letâifü’l-işârât, 1/300. 
4 Kuşeyrî, Letâifü’l-işârât, 1/333. 
5 ʿAbdulkerîm b. Hevâzin b. ʿAbdilmelik el-Ḳuşeyrî, er-Risâletu’l-Ḳuşeyriyye, thk. ʿAbdulḥalîm 

Maḥmûd, Maḥmûd b. eş-Şerîf (Kahire: Daru’l-Meʿârif, ts.), 1/217. 
6 el-Baklî, ʿArâʾisü’l-beyân fî ḥaḳāʾiḳı’l-Ḳurʾân, 1/213. 
7 Ebû Bekr b. Ebî Şeybe ʿAbdullâh b. el-ʿAbsî İbn Ebî Şeybe, el-Kitâbu’l-Muṣannef fi’l-Eḥâdîs̱ ve’l-

ʾÂs̱âr, thk. Kemâl Yûsuf el-Ḥût (Riyad: Mektebu’-r-Ruşd, 1409), 6/254. 
8 el-Baklî, ʿArâʾisü’l-beyân fî ḥaḳāʾiḳı’l-Ḳurʾân, 214. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

80 

Sûfîlere göre, cömertlik îmânın kemali olan yakînden, cimrilikse îmânın zıddı 

şekten/şüphe kaynaklanmaktadır. Zira îmân, tasdik etmeyi gerektirir. Şüphe edenin 

doğrulaması da düşünülememektedir. Bu sebeple Allah’ı tasdik etmekte şüphe eden 

cimri, O’nun hakkında suizan besler ki bu da O’na güvenmediğini göstermektedir. 

Buna göre cimrinin îmânı ya zayıftır veya yoktur sonucu çıkarabilinmektedir.1  

Yakîn sahibi, Allah’a, verdiği nimetlere, dolayısıyla insanlara yakınken, şek 

taşıyan kişi ise Allah’tan ve insanlardan uzak, azaba yakındır. Yakîn sahibi kişiye azap 

haram olduğu gibi şeklen hâl yaşayanlara da müjdelenen nimetler yasaktır. Bundan 

dolayı da cimri, Allah’tan ve insanlardan uzak, mâsivâ zülmetini yaşayanlara yakındır. 

Bu yönüyle cimriliğin mü’minde bulunması neredeyse imkansızdır. Çünkü cimrilik, 

îmânın hakikatıyla çelişmektedir.2 Nitekim rivayet edildiğine göre Resûlullah (s.a.v. ) 

“bir kulun kalbinde cimrilik ve iman aynı anda olamaz”3 buyurmuştur.  

Kur’an’daki “Allah’ın lütfundan kendilerine verdiği nimette cimrilik 

gösterenler, sakın bunun kendileri için hayırlı olduğunu sanmasınlar, bilâkis bu onlar 

için kötüdür. Cimrilik ettikleri mal kıyamet günü boyunlarına dolanacaktır. Göklerin 

ve yerin mirası Allah’ındır. Allah yaptıklarınızdan haberdardır.” (Âl-i ‘İmrân, 3/180) 

“Cimrilik edenler, insanlara cimriliği tavsiye edenler ve Allah’ın kendilerine 

lütfundan verdiğini gizleyen kimseler (bilsin ki) Biz, kâfirler için alçaltıcı bir azap 

hazırladık.” (Nisâ, 4/37) “Onların içinde öyleleri var ki, “Allah bize lütuf ve 

kereminden bahşederse biz de elbette hayır yolunda harcar ve iyi kimselerden oluruz” 

diye Allah’a söz vermişlerdi. Ama Allah onlara lütuf ve kereminden ihsan edince 

hemen cimrilik gösterdiler ve yüz çevirdiler, zaten yan çizip duruyorlardı. Bunun 

üzerine Allah da kendisine verdikleri sözden caydıkları ve hep yalan söyledikleri için, 

kendi huzuruna çıkacakları güne kadar yüreklerine münafıklığı yerleştirdi.” (Tevbe, 

975-77) buyruklar da cimrilikle îmânın ters orantılı olduğunu belirtmektedir. O halde 

Kur’an’a göre, sûfîlerîn cimrilikle ilgili bu tespitleri isabetlidir.  

                                                 
1 Ebû Bekr Muḥammed b. Ebî İsḥâḳ b. İbrâhîm el-Buḫârî el-Kelâbâẕî, Baḥru’l-Fevâidi’l-Musemmâ bi 

Meʿâni’l-Aḫbâr - Kelâbâẕî, thk. Muḥammed Ḥasen Muḥammed Ḥasen İsmail, Aḥmed Ferîd el-

Mezîdî (Beyrut: y.y., 1420), 188. 
2 Kelâbâẕî, Baḥru’l-Fevâidi’l-Musemmâ bi Meʿâni’l-Aḫbâr - Kelâbâẕî, 188. 
3 Ebû Bekr Aḥmed b. ʿAlî b. Sâbit el-Bağdâdî Ḫaṭîb el-Bağdâdî, el-Buḫalâʾ (b.y.: y.y., 1421), 60. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

81 

Yukarıdaki açıklamaya göre cömertlik âriflerin, cimrilikse mâsivâya rağbet 

edenlerin vasfıdır.1 Cimriliğin menfi sıfatlardan olmasının bir sebebi de mâsivâya 

tamah etmektir. Allah dostlarına göre ârif kesinlikle cömerttir. İlk dönem sûfîlere göre 

bu vasıfı üzerinde taşıyan zühd ehlidir. Onlara göre zühd, elde olanı çıkartmaktır. 

Cimrilikse var olanı elde tutmaktır. Bunun için cimrinin zühd sahibi olması mümkün 

değildir. Onlara göre zühdün bir kapısı da kanaattır. Cömert, zâhid olduğu için 

kanaatkârdır.  Cimri de zühd sahibi olmadığından tamahkârdır. Tamahkârlık da 

zühdün karşıtı, elde olanın tutulmasını gerektiren olumsuz bir niteliktir.2  Zünnûn 

Mısrî (ö. 245/859 [?])’ye zühdün tanımı sorulduğunda “toplu olanı ayırmak, kaybolanı 

aramamak ve azık olduğunda o azığı almakta başkasını tercih etmektir.”3 şeklinde 

cevap vermiştir. Hâtim el-Esam, “ riyâsız sâlih amel, tamah etmeden almak, minnet 

etmeden vermek ve cimrilik yapmadan elindekini tutmak olmak üzere nefsinden dört 

şeyi iste” demiştir.4 Allah’ın merhamet ettikleri hariç beşerî nefis, kötülüğe meyyâl 

olduğundan5 bunlar nefse ağır gelmektedir. Fakat sâlik, nefsin bu serkeşliğine boyun 

eğmeden, bunları bıkmadan, usanmadan ondan istemekle mükelleftir.  

2.2.5. Nankörlük (Küfrân-ı Ni’met) 

Türkçede kullanılan “nankör”, Farsça bir kelime olup nân, yani “ekmek” ve 

“kör” manasına gelen kûr sözcüklerin bir araya gelmesiyle oluşmuştur. Anlamı da 

“yediği ekmeğin, gördüğü iyiliğin kıymetini bilmeyen, nimeti inkâr eden”dir.6 

Kur’an’da ise insanın nankörlüğünü belirtmek için iki sözcük kullanılmakta olup onlar 

da masdarları itibariyle biri “كفر” “küfr” diğeriyse “كنود” “künûd” kelimeleridir.7  

Arap dilinde “küfr” kelimesinden türeyen lafızlar, gece, deniz, ıssız yer, çiftçi, 

kap, dağın tepesi, imanın zıddı küfür,  şükrün karşıtı nankörlük, köy, zimmînin 

yöneticilere başını eğmesi, bir şeyi örtmek, kralların taç giyinmesi gibi anlamlara 

                                                 
1 Tenik, Tasavvuf Sosyolojisi-Sûfînin Hayatı, 46-47. 
2 Ebû Tâlib el-Mekkî, Kûtu’l-Kulûb fî Mu’âmeleti’l-mahbûb ve Vasfi Tarîki’l-mürîd ilâ Makâmi’t-

Tevhîd, 1/418, 419. 
3 et-Tefsîrü’l-’İrfânî li’l-Kur’âni’l-Kerîm, 218. 
4 Ebû Nuaym el-İṣfahâni, Ḥilyetu’l-Evliyâʾ ve Ṭabaḳâtu’l-Aṣfiyâʾ, 8/83. 
5 Yusuf, 12/53. 
6 Mustafa Çağrıcı, “Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi”, Nânkörlük, 2006. 382-383. 
7 Hûd 11/9, İbrahim, 14/34, İsrâ, 17/67, Hac, 22/66, Furkân, 25/50, Şûrâ, 42/48, Zührûf, 43/15, Âbese, 

80/17, Âdiyât, 100/6. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

82 

gelmektedir.1  Terminolojik olarak “künûd” ve bundan müştak sözcükler ise 

nankörlük, çorak yer, kesmek gibi manaları ifade etmek için kullanılmaktadır. Bu 

kelime ayrıca birinin diğeriyle olan bağlantılarını kesmesi anlamına da gelmektedir ki 

Arap kabilelerinden Benî Kinde kabilesinin reisinin babasıyla ilişkisini kesip 

dayılarına katılmasından dolayı bu isimle isimlendirildiği iddia edilmiştir.2  

Kur’an’da “feûl” vezninde sıfat-ı müşebbehe olarak ve sadece bir yerde 

kullanılan “kenûd” kelimesi, anlam bakımından filologlar tarafından incelemeye tabi 

tutulmuş fakat her biri bu sözcüğe farklı bir mana vermiştir. Bunu da Arap kabilelerin 

lugatlarını dikkate alarak yapmışlardır. Nitekim bu kelime Kinde ve Hadramevt 

kabilelerinin lisanında “âsî” manasında kullanılırken, Mudar, Rabiâ, Kudâ’â’da 

nankör, Benî Mâlik’te ise cimri anlamında kullanılmıştır. Buna göre kimi müslüman 

dilbilimcilere göre “kenûd”, tek başına yiyen, bencil ve kölesini döven demektir. 

Bazılarına göre ise nimetleri unutan, musibetleri sayan ve rabbini kınayan kişi 

manasına gelmektedir. Diğer bir kısmı da kavminin yönetimi kendisine verildiğinde 

sadece kendisi değil kavmiyle beraber diğer insanlara karşı bencillik yapan şahıs 

anlamını vermiştir.3 Mâmâfih “kenûd” hakkındaki bu ihtilaflarla birlikte makbul 

görüşe göre anlamı; verilen nimetleri unutmak ve başa gelen belaları saymak 

şeklindedir4 ki bu da “küfr” yani nankörlük anlamını barındırdığını göstermektedir.   

Neticede “küfr” ve  “künûd” kelimeleri farklı anlamlara gelmekle birlikte ve birincisi 

diğerinden daha çok manaya delalet ettiği halde bu iki sözcük ve türevleri insana nisbet 

edildiğinde her ne kadar birçok anlam ifade etseler de  “nankörlük” anlamını da 

barındırdıkları ortaya çıkmaktadır. 

2.2.5.1. Kur’an’da Nankörlük  

Kur’an’da insanın nankör olduğunu ifade eden “د-ن-ك” “k-n-d” kök 

harflerinden türetilmiş kelimeler sadece bir âyette ve bir kere bulunurken5 asıl harfleri 

                                                 
1 Ḫalîl b. Aḥmed, Kitâbu’l-ʿAyn, 5/356358,; Ebû Bekr Muḥammed b. el-Ḥasen b. Dureyd el-Ezdî İbn 

Dureyd, Cemheretu’l-Luğa, thk. Remzî Munîr Baʿlebekkî (Beyrut: Dâru’l-ʿİlm li’l-Melâyîn, 1408), 

2/786; Ebû’l-Ḥuseyn Aḥmed b. Fâris el-Ḳazvînî İbn Fâris, Mucmelu’l-Luğa (Beyrut: Muʾessesetu’r-

Risâle, ts.), 2/788; Zeynuddîn er-Râzî, Muḫtâru’s-Ṣıḥâḥ, 271. 
2 Ḫalîl b. Aḥmed, Kitâbu’l-ʿAyn, 5/331; İbn Fâris, Mucmelu’l-Luğa, 1/772; Ṣuḥârî, el-İbâne fî’l-

Luġati’l-ʿArabiyye, 4/146. 
3 Ebû Mûsâ Muḥammed b. ʿOmer el-İṣbehânî Ebû Mûsâ el-Medînî, el-Mecmûʿu’l-Muġîs̱ fî Ğarîbî’l-

Ḳurʾân ve’l-Ḥadîs̱, thk. Abdulkerîm el-ʿAzbâvî (Mekke: y.y., 1406), 3/74. 
4 Cürcânî, Kitâbu’t-Taʿrîfât, 188. 
5 Fuâd Abdulbâkî, el-Muʿcemü’l-müfehres li-elfâẓi’l-Ḳurʾâni’l-Kerîm, 621. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

83 

itibariyle “ر-ف-ك” “k-f-r” olan sözcükler ise Allah’ın kitabında tekrarlarıyla birlikte 

beş yüz (500) defadan fazla geçmektedir ki1 bunlar da anlam açısından şükrün zıddı 

nankörlük, imanın karşıtı şirk/küfr, bir şeyi kabul etmemek anlamında 

reddetmek/inkâr etmek, çiftçi, bir bitki türü olan kâfur (cennet bitkisi) ve silmek/yok 

etmek ya da bir şeye karşılık kefâret manasındadırlar.2   

Söz gelimi, “(Bu konuya dair) kitaptan bir bilgisi olan ise, “Ben onu sen göz 

açıp kapayıncaya kadar getiririm” diye cevap verdi. Süleyman, tahtı yanı başına 

yerleşmiş olarak görünce şöyle dedi: “Bu, şükür mü yoksa nankörlük mü edeceğim 

diye beni sınayan rabbimin bir lutfudur. Şükreden ancak kendisi için şükretmiş olur, 

nankörlük edene gelince, o bilsin ki rabbimin hiçbir şeye ihtiyacı yoktur, kerem 

sahibidir.” (Neml, 27/40) âyetinde “küfr” ifadesi şükrün karşıtı nankörlük anlamında 

kullanılmaktadır. “Süleyman'ın hükümranlığı hakkında onlar, şeytanların uydurup 

söylediklerine tâbi oldular. Hâlbuki Süleyman büyü yapıp kâfir olmadı. Lâkin 

şeytanlar kâfir oldular. Çünkü insanlara sihri ve Babil'de Hârut ile Mârut isimli iki 

meleğe indirileni öğretiyorlardı. Hâlbuki o iki melek, herkese: Biz ancak imtihan için 

gönderildik, sakın yanlış inanıp da kâfir olmayasınız, demeden hiç kimseye (sihir 

ilmini) öğretmezlerdi. Onlar, o iki melekden, karı ile koca arasını açacak şeyleri 

öğreniyorlardı. Oysa büyücüler, Allah'ın izni olmadan hiç kimseye zarar veremezler. 

Onlar, kendilerine fayda vereni değil de zarar vereni öğrenirler. Sihri satın alanların 

(ona inanıp para verenlerin) ahiretten nasibi olmadığını çok iyi bilmektedirler. 

Karşılığında kendilerini sattıkları şey ne kötüdür! Keşke bunu anlasalardı!” (Bakara, 

2/286) âyetinde ise bu kelime üç defa tekrarlanıp imanın zıddı şirk/küfr anlamında 

mana bulmaktadır. Aşağıdaki âyette bir şeyi kabul etmemek anlamında 

reddetmek/inkâr etmek, İş olup bitince anlamında kullanılmaktadır. “Şeytan: 

"Doğrusu Allah size gerçeği söz vermişti. Ben de size söz verdim ama, sonra caydım; 

esasen sizi zorlayacak bir nüfuzum yoktu; sadece çağırdım, siz de geldiniz. O halde, 

beni değil kendinizi kınayın. Artık ben sizi kurtaramam, siz de beni kurtaramazsınız. 

Beni Allah'a ortak koşmanızı daha önce kabul etmemiştim; doğrusu zalimlere can 

yakan bir azap vardır" der.” (İbrahim 14/22) Küfr kelimesi “küffâr” mübâlağa 

vezninde, sadece bir âyette ve bir defa zikredilmek suretiyle çiftçi anlamında 

                                                 
1 Fuâd Abdulbâkî, el-Muʿcemü’l-müfehres li-elfâẓi’l-Ḳurʾâni’l-Kerîm, 605-613. 
2 el-İsfahânî, Müfredâtü elfâẓi’l-Ḳurʾân (el-Müfredât fî ġarîbi’l-Ḳurʾân), 714-717. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

84 

kullanılmaktadır. O da “Bilin ki dünya hayatı, bir oyun, bir eğlence, bir gösteriş, 

aranızda bir övünme, mal ve evlâtta çokluk yarışından ibarettir. Tıpkı bir yağmur gibi 

ki bitirdikleri çiftçileri imrendirir, sonra kurumaya yüz tutar, bir de bakarsın ki 

sararmıştır, ardından da çerçöp haline gelmiştir. Âhirette ise ya çetin bir azap yahut 

Allah’ın bağışlaması ve hoşnutluğu vardır. Dünya hayatı sadece aldatıcı bir 

yararlanmadan başka bir şey değildir.” (Hadîd, 57/20) âyetidir. Kâfur anlamında da 

bu sözcük yanlızca bir âyettete ve bir kez geçmetedir ki o da “Şüphesiz iyiler kafur 

katılmış bir tastan içerler.” (İnsan, 76/5) âyetidir. Kur’an’da“k-f-r” kök harflerinden 

müştak kelimeler, silmek/yok etmek ya da bir şeye karşılık kefâret anlamında ise 

“Tevrat’ta İsrâiloğulları’na, “Cana can, göze göz, buruna burun, kulağa kulak, dişe 

diş... Yaralamalarda da kısas vardır. Kim kısası bağışlarsa bu kendisi için bir kefâret 

olur. Ve her kim Allah’ın indirdiği ile hükmetmezse işte onlar zalimlerin ta 

kendileridir” diye yazdık.” (Mâide, 5/45) âyetinde olduğu gibi on dokuz (19) kez 

geçmektedir.  

Kur’an’a göre Yaratıcı insana doğru yolu göstermiştir. Şükretmek veya 

nankörlük etmek insanın seçimine bırakılmıştır. “Şüphesiz biz ona (insana) doğru yolu 

gösterdik; artık o isterse şükreden olur, isterse nankör.” (İnsan, 76/3) âyeti bunun 

delilidir. Bununla birlikte Allah, insanın nankör olmasına rıza göstermemektedir. Zira 

Allah, “Şüphesiz, Allah inananları savunur. Doğrusu Allah hiçbir haini, nankörü 

sevmez.” (Hac, 22/38) buyurmak suretiyle bu hakikatı bildirmiştir. Ayrıca “saçıp 

savuranlar şeytana kardeş olmuşlardır. Şeytan ise rabbine karşı çokca nankördür” 

(İsrâ, 17/27) âyetiyle de nankörlüğün şeytanın vasfından olduğu ifade edilmektedir. 

Mâmâfih şeytanî bir niteliğin Allah’ın yeryüzündeki halifesinde bulunmasına Allah’ın 

razı olacağını düşünmek pek isabetli olmadığı aşikardır. Ancak buna rağmen Kur’an, 

insanlarının çoğunun nankör olduğunu bildirmektedir.1 Bunun sebebi de Kur’an’a 

göre insanın nankörlük vasfını taşımaya kabiliyetli olduğu, onun nankörlüğün zıddı 

şükürle nitelenmesi de azımsanacak derecede olduğuna dikkat çekilmektedir. Bundan 

dolayı da Kur’an’da, “Onlar, ona mihrablar, timsaller (heykeller) ve havuzlar gibi 

çanaklar ve sâbit kazanlardan her ne isterse yaparlardı. Çalışın ey Davud hanedanı, 

                                                 
1 Bakara, 2/243, Yunus, 10/60, Yusuf, 12/38, Neml, 27/73, Mü’min, 40/61. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

85 

şükür için çalışın. Ama kullarım içinde şükreden azdır.” (Sebe’, 34/13) 

buyurulmaktadır.1  

İnsanın nankörlüğün zıddı şükürle hareket etmesi, onun lehinedir. Nankörlüğü 

de Allah’ın mülkünden bir eksikliğe sebep olmamaktadır. Aşağıdaki iki âyette bu 

durum bildirilmektedir. “Andolsun, biz Lokmân’a “Allah’a şükret” diye hikmet verdik. 

Kim şükrederse, ancak kendisi için şükretmiş olur. Kim de nankörlük ederse, bilsin ki 

Allah her bakımdan sınırsız zengindir, övülmeye lâyıktır” (lokman, 31/12) “Kitaptan 

ilmi olan kimse ise, "Gözünü açıp kapamadan, ben onu sana getiririm" dedi. 

(Süleyman) onu (Melike'nin tahtını) yanıbaşına yerleşivermiş görünce, "Bu, dedi, 

şükür mü edeceğim, yoksa nankörlük mü edeceğim diye beni sınamak üzere Rabbimin 

(gösterdiği) lütfundandır. Şükreden ancak kendisi için şükretmiş olur; nankörlük 

edene gelince, o bilsin ki Rabbim müstağnidir, çok kerem sahibidir." (Neml, 27/40)  

Kur’an’da insanın nankör olduğunu doğrudan haber veren yedi (7)  âyet vardır 

ki o âyetler de şunlardır: “Eğer insana tarafımızdan bir rahmet (nimet) tattırır da, 

sonra bunu ondan çekip alırsak, şüphesiz o ümitsiz ve nankör oluverir.” (Hûd, 11/9), 

“O, Kendisinden isteyebileceğiniz her şeyi size verdi. Allah'ın nimetini saymak 

isterseniz sayamazsınız! Doğrusu insan çok zalim, çok nankördür.” (İbrahim, 14/34), 

“Denizde başınıza bir felaket geldiği zaman, Allah'tan başka yalvardığınız bütün 

putlar kaybolur. Allah sizi tehlikeden kurtarıp karaya çıkarınca da yüz çevirirsiniz. 

Zaten insan çok nankördür.” İsrâ, 17/67), “O, size hayat veren, sonra sizi öldürecek, 

daha sonra da diriltecek olandır. Şüphesiz, insan çok nankördür.” (Hac, 22/78), “Ey 

Muhammed! Eğer onlar yüz çevirirlerse bilsinler ki, biz seni onların üzerine bir bekçi 

olarak göndermedik. Sana düşen sadece tebliğdir. Gerçekten biz insana tarafımızdan 

bir rahmet tattırırsak ona sevinir, ama elleriyle yaptıkları yüzünden kendilerine bir 

kötülük isabet ederse, o zaman görürsün ki insan çok nankördür.” (Şûrâ, 42/48),  

“Kahrolası insan, ne kadar da nankördür.” (Âbese, 80/42) ve “şüphesiz insan Rabbine 

karşı çok nankördür.” (Âdiyât, 100/11) İnsanın nankörlüğünü bildiren bu âyetlerde 

“nankörlük” kelimesi bir âyette birinci taâccüb fiîl (mâ ef’âlehü) vezninde, 

diğerleriyse mübâlağa fâ’il isim kalıbıyla gelmektedir. Yani Kur’an’a göre insanın 

nankör olması şaşılacak (taâccüb) bir durum olmakla birlikte o, aşırı (mübâlağa) bir 

                                                 
1 el-İsfahânî, Müfredâtü elfâẓi’l-Ḳurʾân (el-Müfredât fî ġarîbi’l-Ḳurʾân), 715. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

86 

şekilde nankördür çıkarımında bulunmak mümkündür. Ayrıca, “Eğer kendisine 

dokunan bir zarardan sonra ona bir nimet tattırırsak, elbette «Kötülükler benden gitti» 

der. Çünkü o (bunu derken)  şımarıktır, kibirlidir.” (Hûd, 11/10) ve “Hayır, insan 

kendini yeterli gördüğünde mutlaka haddini aşar.” (Âlak, 96/6, 7) âyetleri de insan 

için küfrân-ı ni’met babında değerlendirilebilmektedir.1 Bu âyetlere göre insanın 

şımarması, böbürlenmesi ve haddini aşması nankörlüğünün neticesidir.  

Kur’an bağlamında insanın nankörlüğü, Allah’ın kendisine verdiği nimetlere 

karşılık, o nimetleri görmeyip onlarda nankörlük etmesidir. Müfessirlere göre nankör 

olan, Yaratıcının verdiği nimetler konusunda sebeplere takılır ve onları kendi bireysel 

çabası neticesinde elde ettiği, başka bir ifadeyle bilgisi neticesinde nimetlerin 

kendisine verildiği2 gafletindedir. Nankör, nimetler meselesinde Rabbinin faziletini 

gözardı ettiğinden, onları unuttuğu için3 O’na karşı, O’nun nimetlerinde nankördür. 

Bundan dolayı da bazı müfessirler nankörlüğü, kâfirlerin sıfatı olarak kabul 

etmişlerdir. Nitekim kâfirin aksine mü’min, nimetler konusunda onların sahibini, 

vereni yani Yaratıcının fazlını görmekte olup nankör değildir. Bu sebeple kimi 

müfessirler Kur’an’da nankör anlamına gelen kelimelerin kâfir insan için 

kullanıldığını belirtmişlerdir.4  

Bununla birlikte bazı müfessirlere göre ise nankörlük niteliği, mü’min olsun 

veya olmasın her insanın tabiatında az veya çok vardır. Onlara göre Peygamberler ve 

Allah’ın velîleri hariç hiç kimse bu ve bunun gibi olumsuz sıfatlardan berî değildir. 

Çünkü bu ve bunun benzeri insan için menfî olan hasletler, kişinin nefsinin istek ve 

arzularına boyun eğmesi neticesinde ve kendi tercihi olarak ortaya çıkmaktadır. Nefsin 

hâkimiyetini kabul eden kişi de ya bilerek ve isteyerek ya da farkına varmadan 

nankörlük yapmaktadır. Kısaca insanın karekterinde küfrân-ı ni’met (küfrü’n-ni’me) 

yani şükrün zıddı bulunabilmektedir.5 

                                                 
1 Ebû’l-Leys̱ es-Semerḳandî, Baḥru’l-ʿUlûm, 2/140. 
2 Zümer, 39/49. 
3 Zümer, 39/8. 
4 Ebû Zekeriyyâ Yaḥyâ b. Sellâm el-Ḳayravânî Yaḥyâ b. Sellâm, Tefsîru Yaḥyâ b. Sellâm, thk. Hind 

Şelebî (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1425), 1/387; İbn Ebî Ḥâtim, Tefsîru’l Ḳurʾâni’l-ʿAzîm, 

8/2504; Mâturîdî, Teʾvîlâtu Ehli’s-Sunne, 7/438. 
5 Ebû Muḥammed ʿAbdulḥaḳ b. Ğâlib b. ʿAbdirrahman b. Temmâm el-Endelûsî İbn ʿAṭiyye, el-

Muḥarreru’l-Vecîz fî Tefsîri’l-Kitâbi’l-ʿAzîz, thk. ʿAbdusselâm ʿAbduşşâfî Muḥammed (Beyrut: y.y., 

1422), 3/153; Muhammed Tâhir İbn Âşûr, et-Tahrîr Ve’t-Tenvîr (Tunus: ed-Dâru’t-Tûnisiyye Li’n-

neşr, 1984), 30/503. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

87 

Sonuç olarak nankörlük sıfatı Kur’an’da insan için kullanılan olumsuz 

vasıflardandır. Kur’an’da insanın nankörlüğünü belirten âyetler de insanın hemcinsine 

veya başka bir varlığa karşı değil de Rabbine karşı nankör olduğunu, başka bir ifadeyle 

“küfrân-ı ni’met”i konu edinmektedir. “ Onlar o kimselerdir ki cimrilik yaparlar, 

insanlara da cimriliği emrederler ve Allah’ın kendilerine verdiği faziletini de 

gizlerler” (Nisâ, 4/37) âyetinde buyurulan Allah’ın faziletini gizlemek küfrân-ı 

ni’mettir.1 Bu nankörlüğün ifratı da O’nun ni’metlerini bilerek inkar etmektir2 ve bu 

küfr çeşidi sahibini helak eden, nikmet gerektiren büyük günahlardandır.3 Bilcümle 

Kur’an’a göre insan, genişlik ve ferahlıktayken Allah’ın kendisine verdiği nimetlerin 

farkında olmayıp O’na karşı nankör kesilebilmektedir. Bunun için bazı müfessirler, 

ni’mete karşı nankörlük yapanlar ancak o ni’metin Allah’tan olduğu mevzusunda cahil 

olduklarından dolayı yaptıklarını belirtmişlerdir. Allah’ın ni’metleri konusunda cahil 

olan da Allah konusunda da cahildir. Dolayısıyla nankörlükten kurtulmanın yolu kalbi 

ma’rifet nuruyla doldurmaktır. Zira kimin kalbi ma’rifetüllahla dolarsa ondan cehalet 

gider, o kişi, Allah’a boyun eğer ve neticede insan tabiatındaki bu olumsuzluktan 

kurtulmaktadır.4 

   Kur’an’da, özel olarak kişide nankörlük illetini giderecek bir çare olduğunu 

söylemek güç görünmek birlikte insanın nankörlüğünü bildiren “Eğer insana 

tarafımızdan bir nimet tattırır da sonra ondan çekip alırsak tamamen ümitsizliğe 

düşer, nankörleşir.” (Hûd, 11/99) Âyetinden sonra gelen “sabredenler ve salih amel 

işleyenler müstesna. Onlar için bağışlanma ve büyük bir ecir vardır.” (Hûd, 11/11) 

âyetinden imanla birlikte salih amelin bu olumsuz niteliği giderdiğini çıkarımını 

yapmak mümkündür.5        

2.2.5.2. Tasavvufta Nankörlük  

Nankörlüğü şeriât, tarîkat ve hakikat bağlamında farklı tanımlayan sûfîlere 

göre farzların terki şeriât, faziletleri yapmamak tarîkat ve Allah’ın murâd ettiğini 

                                                 
1 el-İsfahânî, Müfredâtü elfâẓi’l-Ḳurʾân (el-Müfredât fî ġarîbi’l-Ḳurʾân), 702. 
2 Ebû ʿAbdillâh Faḫrüddîn Muḥammed b. Ömer b. Ḥüseyn er-Râzî, Mefâtîḥu’l-Ğayb (Beyrut: Dâru 

İḥyâi’t-Turâs̱i’l-ʿArabî, 1420), 20/254. 
3 Ebû Hilâl el-ʿAskerî, Muʿcemu’l-Furûḳi’l-Luğaviyye, 43; Ebû Ḥayyân ʿAlî b. Muḥammed Ebû 

Ḥayyân et-Tevḥîdî, el-Beṣâir ve’ẕ-Ẕeḫâir, thk. Vedâd el-Ḳâḍî (Beyrut: Dâru Ṣâdır, 1408), 3/126. 
4 Râzî, Mefâtîḥu’l-Ğayb, 19/67. 
5 İbn ʿAṭiyye, el-Muḥarreru’l-Vecîz fî Tefsîri’l-Kitâbi’l-ʿAzîz, 3/153. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

88 

yapmamak ise hakikat açısından nankörlüktür.1 Buna göre sûfîler, klasik müfessirlerin 

aksine nankörlük vasfının mü’min veya kâfir insan vasfı olduğuna bakmaksızın 

mü’min için tarif ettiklerini söylemek mümkündür. Fakat bu hasletle vasıflanan kişi, 

evliyâüllaha göre bir şekilde Allah’ın çekim alanının dışına çıkmıştır. İnsanda 

nankörlük vasfını belirleyen de onun Allah katındaki makamıdır. Söz gelimi sıradan 

bir mü’min farzları yerine getirmemek suretiyle nankörlük illetine düçar olurken, 

hakîkat ehli ise farzları yerine getirdiği halde nankör olabilmektedir. Tasavvuf ehli, 

farzlarla birlikte nâfîleleri yerine getirmedikçe, hakîkat ehli de farzlar ve nâfîlelere ek 

olarak tam bir teslimiyetle Hakk’ın murâdına boyun eğmedikçe nankörlük sıfatından 

berî olamamaktadırlar. Bu arada buradaki farzlar ve nâfîleler, sadece bazı ibadetler 

konusunda olmayıp mürîdin Allah ve diğer varlıklarla olan ilşkisinde gözetmesi 

gereken hâlleri kapsadığı aşikârdır. Allah dostlarının bu tesbiti “Bununla beraber 

Allah ve Resulü bir işe hükmettiği zaman, gerek mümin bir erkek ve gerekse mümin bir 

kadın için, o işlerinde başka bir tercih hakkı yoktur. Her kim de Allah ve Resulüne âsi 

olursa açık bir sapıklık etmiş olur.” (Ahzâb 33/36)  âyetini hatırlatmaktadır.       

Sûfîlerin anlayışında nankör, ahde vefâ etmeyen, doğruluktan yana olmayan, 

hevâyı ülfet edinen, başı nimet yastığında kalbi ise gaflet meydanında, yaptığı iyilikleri 

görüp kendisine bahşedilenlerden habersiz olan ve müsibetleri sayıp nimetleri unutan 

kişidir.2 Vâsıtî’nin nankörle ilgili olarak “kendisinden olanı Allah’ın zatında görmesi, 

Allah’tan kendisine geleneyse muttali olmaması”3 şeklindeki izahı sûfîlerin nankör 

insan profilini özetlemekle birlikte onun bu tesbiti küfrân-ı ni’met kabilindendir. 

Evliyâüllah, “Rabbinin nimetine gelince; işte onu anlat.” (Duhâ, 93/11) âyetinden ve 

“ Allah azze ve celle birini ni’metlendirince o ni’metin eserini kulunun üzerinde 

görmeyi sever”4 hadisinden hareketle ni’metin ketm (kişinin kendisine verilen ni’meti 

göstermemesi, ona göre yaşamaması) edilmesini küfrân-ı ni’metten saymışlardır.5 

Bunun yanı sıra sûfîlere göre Allah’tan gelen nimetleri unutup belaları saymak da 

küfran-ı ni’met babındandır. Kişiyi bu olumsuzluğa iten sebep de o kişinin 

                                                 
1 Kemâlüddîn Abdürrezzâk b. Ebi’l-Ganâim Muhammed el-Kâşânî, Iṣṭılâḥâtü’ṣ-ṣûfiyye, thk. Abdülâl 

Şâhin (Kahire: Dâru’l-menâr, 1413–1992), 89. 
2 Tüsterî, Tefsîrü’l-Kurâni’l-’Azim, 203,; es-Sülemî, Tefsîrü’s-Sülemî, 2/415. 
3 es-Sülemî, Tefsîrü’s-Sülemî, 2/415. 
4 Ebû ʿAbdullâh Aḥmed b. Muḥammed b. Ḥanbel eş-Şeybânî Aḥmed b. Ḥanbel, Müsnedü’l-İmâm 

Aḥmed b. Ḥanbel, thk. Şuʿayb el-ʾArnaʾûṭ, ʿÂdil Murşid v.dğr (Beyrut: Muʾessesetu’r-Risâle, 1421), 

25/227. 
5 Gazzâlî, İḥyâʾu ʿUlûmi’d-Dîn, 1/228. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

89 

ma’rifetullah nuruyla aydınlanmaması ve O’ndan gafil olmasıdır.1 Ni’mete 

nankörlüğün nedeni, kimi klasik müfessirlere göre de Allah hakkında cahillik olduğu 

daha önce ifade edilmiştir. Bundan dolayı da küfran-ı ni’menin sebebi hakkında sûfîler 

ve klasik müfessirlerden bazısı hem fikirdir sonucu çıkarılabilmektedir. Mamafîh 

ni’mete nankörlükte klasik müfessirlerden farklı olarak sûfîler, musîbetlere karşılık 

Allah’ın vereceği ni’metleri bilmemek de bir sebep olduğunu belirtmişlerdir. Hatta 

kimi sûfî, “Bir zaman gelecek ki inkâr edenler (kâfirler), keşke müslüman olsaydık 

temennisinde bulunacaklardır.” (Hicr, 15/2) âyetinde geçen “inkâr edenler (kâfirler)”, 

“ni’metler hakkında cahil olanlar” şeklinde manalandırıp bunun mukabilinde onlar 

şükredenler olsaydı Allah’ın faziletini ve minnetini göreceklerdi demişlerdir.2   

Musîbetler konusunda neticeyi esas alan Allah dostlarına göre belalar, makâmı 

Allah’a yakın olanlar için o makâmlarının derecesini yükseltmeye, derecesi 

mükarrebûndan aşağılar için kefâret vesilesiyken sıradan müslümanlar içinse ceza 

nevi’ndendir. Azabın ahirete bırakılmayıp dünyada verilmesi de müslümanlar için 

rahmet ve ni’mettir. Böylece sûfîlerin anlayışında aslında musîbetlerin başa gelmesi 

ni’met sayılmaktadır ve nankörlüğün zıddı şâkirlik yolu kabul edilmektedir.3 Bununla 

birlikte sûfîler, muhtemelen “Eğer başına gelen bir sıkıntıdan sonra ona bir nimet 

tattırırsak, “Kötü durumlar benden uzaklaşıp gitti” der. Artık onun bütün yaptığı 

sevinmek ve övünmektir.” (Hûd, 9/10) Âyetini de esas alarak insanın musîbete mübtelâ 

olunca Allah’a yöneldiğini, o musîbet kendisinden gidince de tekrar eski haline 

döndüğünü ve bunun da onun cibiliyetinde var olduğunu savunmaşlardır.4  

Allah’ın sevdiğini sevmediğinden ayırt etmenin açıklaması başlığı altında 

şükür ve onu zıddı nankörlük meselesini konu edinen Gazzâlî’ye göre şükür; Allah’ın 

ni’metlerini yine O’nun sevdiklerinde kullanılması demektir. Nankörlük ise bunun tam 

aksine Allah’ın ni’metlerini O’nun sevmediklerinde kullanmaktır. Ona göre şükrün 

yerine gelebilmesi ve nankörlüğün terk edilebilmesi için ancak Allah’ın sevdiklerini 

bilmekle mümkündür. Sâlikin şükrü makâm edinip nankörlük belasından 

                                                 
1 Ebû Tâlib el-Mekkî, Kûtu’l-Kulûb fî Mu’âmeleti’l-mahbûb ve Vasfi Tarîki’l-mürîd ilâ Makâmi’t-

Tevhîd, 1/278. 
2 es-Sülemî, Tefsîrü’s-Sülemî, 1/350. 
3 Ebû Tâlib el-Mekkî, Kûtu’l-Kulûb fî Mu’âmeleti’l-mahbûb ve Vasfi Tarîki’l-mürîd ilâ Makâmi’t-

Tevhîd, 1/353. 
4 Kuşeyrî, Letâifü’l-işârât, 2/358. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

90 

kurtulabilmesi de Allah’ın sevdiklerini sevmediklerinden ayırt etmesiyle mümkündür. 

Sâlik, âyetler ve hadislerle, bir de kainata itibar gözüyle bakmak suretiyle kalb 

basîretiyle ki o da kolay değildir, bu ayrımı yapabilmektedir. Bundan dolayı da şerîâtın 

bütün hükümlerini bilip yerine getirmeyen ve itibar gözüyle bakmak olan Allah’ın 

mevcudattaki hikmetini idrak edemeyen kişinin nankörlük illetiyle muttasıf olduğu 

kaçınılmazdır. Ona göre ma’siyetüllahta kullanılan her şey ve her bir sebep Allah’ın 

ni’metlerine nankörlük olduğu gibi hikmete muhalefet de öyledir. Bunun için kişinin 

her türlü hal ve hareketi ya şükürdür ya da nankörlüktür.1  

Neticede sûfîlerin anlayışında nankörlük, insanın Allah’a karşı gösterdiği bir 

vasıftır ve bu onun için olumsuz niteliklerdendir. Onlara göre bu sıfatın insanda 

bulunmasının sebebi Allah veya ni’metüllah hakkında cahil olmaktır. Bu menfî 

vasıftan kurtulmanın yolu da nankörlüğün karşıtı şükürle mümkündür ki o da tasavvufî 

makâmlardandır. Mürîd, bu makâma da ancak Allah’a giden yolda tevbe gibi bazı 

makâmları aştıktan sonra ulaşabilmektedir.   

2.2.6. Cahillik (Cehl) 

Cahillik kelimesi, lingoistik açıdan terminolojik olarak filologlar tarafından 

genellikle zıt anlamıyla açıklanmıştır. Kök harfleri “ل-ه-ج” olan bu sözcük, ilmin ve 

hilmin zıddı anlamına gelmektedir. Bu anlamda cahillik terimini, bilgisizlik ve hilmin 

karşıtı barbarlık, bireyin ya da toplumların davranışlarında medenice bir yol 

izlememesi şeklinde açıklamak mümkündür. Bu sıfatı taşıyana câhil denilir ki o da 

düşünmeden hareket eden, kaba, şehvetinin kölesi, sebepsiz yere sinirlenen inkarcı 

demektir. Allah, “Affı al, iyiliği emret ve câhillerden yüz çevir” (Â’râ, 7/199) âyetiyle 

Hz. Peygamberi bu tür insanlara aldırış etmemesi konusunda uyarmıştır. “Cehl” 

kelimesinin barındırdığı toplumsal bozukluk manası dolayısıyla Fetret dönemi için bu 

sözcükten türemiş “cahiliye” kavramı kullanılmıştır. Muhtemelen “chl” terimi “hilm” 

sözcüğünün zıddı olduğundan kimi dilbilimciler “akıl” kelimesinin de cehlin zıddı 

olduğunu iddia etmiş, ayrıca ona dik başlılık ve başına buyruk anlamını da 

vermişlerdir. “Chl” sözcüğünden türemiş kelimeler; karağı, hor görmek, yaşlı dağ 

                                                 
1 Gazzâlî, İḥyâʾu ʿUlûmi’d-Dîn, 90, 91. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

91 

keçisi, çirkin kadın, “arz” terimiyle kullanıldığında ıssız çöl, dişi deveye sıfat 

yapıldığında sağılmamış veya işaretlenmemiş deve gibi anlamlara gelmektedir.1 

Araplar arasında kullanılan “halim, cahilin bineğidir” darb-ı meseli, hilm 

sahibinin cahil kişinin cehaletine katlandığını ve ondan intikam almadığını belirtmek 

içindir. Arapça’da “ cahilliğin bineği gençliktir” deyimi,2 Türkçede kullanılan 

“cahilliğine vermek” cümlesiyle karşılık bulmuştur. Türkçede bilgisizlik anlamında 

kullanılan ve  “chl” kök harflerinden türemiş “cehalet” sözcüğü, anlam kaymasına 

uğrayıp Arapçada masdardır ve bir işi bilgisizce yapmak demektir.3   

Cahillik ifadesi,  İslamî literatürde cehl-ı basit ve cehl-ı mürekkeb olmak üzere 

ikiye ayrılmakta olup gerçekte veya zihinde var olan bir şeye olması gerektiği gibi 

inanmamak demektir. Kişinin bilmediğini bilmesine cehl-i basit, bilmediği halde kesin 

olarak bildiğine inanmasına da yani cahil olup cahilliğinin farkında olmamasına da 

cehl-ı mürekkeb denilmiştir.4 Üst üste bindirilmiş, kat kat, baştan aşağı cahil şeklinde 

Türkçe çevrilmesi mümkün olan cehl-ı mürekkeb diğer cahillik çeşidine göre çok daha 

tehlikeli ve sahibini hakikat karşısında kör eden bir cahillik türüdür. Künyesi aslında 

Ebu’l Hakem (hikmetin babası) olan İslam’ın azılı düşmanlarından Amr b. Hişam’ı, 

Resûlullah (s.a.v. )’ın Ebû Cehil (cahilliğin babası) künyesiyle isimlendirmesi bu 

cehalet türüne örnek olarak verilebilmektedir.5  

İslâm bilginlerinden kimileri cahilliği üçe ayırmaktadır. Bunlardan birincisi ve 

cahillikte asıl olan, kişinin herhangi bir konu hakkında ilimden yoksun yani bilgisiz 

olmasıdır. Bu tür cahillik de bu nitelikle niteleneni olağan dışı hareket ettirmektedir ki 

bu da cehl-i basit babındandır. İkincisi, cehl-i mürekkeb nevinden olup bir şeye 

olmadığı şekliyle inanmaktır. Üçüncüsü de yine cehl-ı mürekkeb çeşitlerindendir ve 

bir şeyi olmaması gereken şekilde yapmak demektir. Buna göre cahillik, özetle 

                                                 
1 Ḫalîl b. Aḥmed, Kitâbu’l-ʿAyn, 3/390, 1/159; Ebû’l-Ḳâsım İsmail b. ʿAbbâd eṭ-Ṭâliḳânî eṣ-Ṣâḥib, el-

Muḥîṭ fî’l-Luğa (b.y.: y.y., ts.), 1/284; Ebû Naṣr el-Cevherî, Tâcu’l-Luğa ve Ṣıḥâḥu’l-ʿArabiyye; İbn 

Dureyd, Cemheretu’l-Luğa, 1/494; İbn Fâris, Mucmelu’l-Luğa, 1/201, 435; İbn Manẓûr, Lisânü’l-

ʿArab, 11/129, 130. 
2 Ebû Hilâl el-Ḥasen b. ʿAbdullâh Ebû Hilâl el-ʿAskerî, Cemheretu’l-Ems̱âl (Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts.), 

1/351. 
3 Ḫalîl b. Aḥmed, Kitâbu’l-ʿAyn, 3/390; İbn Manẓûr, Lisânü’l-ʿArab, 11/130. 
4 Cürcânî Ali b. Muhammed b. Ali ez-Zeyn eş-Şerif, Kitabü’t-târîfât, thk. Komisyon (Beyrut: Dârü’l-

kütübü’l-’ilmiyye, 1453), 80. 
5 Ebû Bekr Muḥammed b. el-Ḥasen b. Dureyd el-Ezdî İbn Dureyd, el-İştiḳâḳ, thk. ʿAbdusselâm 

Muḥammed Hârûn (Beyrut: y.y., 1411), 128. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

92 

zihinsel düşüncede fâsid bir itikadı gerektirdiği gibi davranışta da olanın aksine 

hareket etmekte de meydana çıkmaktadır.1  

Netice olarak insanla ilgili ahlakî kavramlardan bir tanesi de “cahillik”tir. Bu 

terim insan için olumsuz bir niteliktir ve bununla insanın hayvanî yanı ifade 

edilmektedir. Cahillik, insan için olumsuz bir nitelik olmakla birlikte sefîhin (doğruyu 

yanlıştan ayırt edemeyen) amellerindendir. Bunun için ilim sahibi olsun veya olmasın 

cahilce davranan, yani haddi aşan ve çirkin hareketler sergileyen her kişi sefîh olmakla 

birlikte aynı zamanda cahildir de denilebilmektedir.2 Ayrıca bu olumsuz sıfat, 

sahibinin hal ve hareketleriyle meydana geldiği gibi zihinsel bir hastalıktır. Bundan 

dolayı da cahiliye döneminin ahlakıyla tamamen ahlaklanmayıp ancak zaman zaman 

bu tür davranışlar sergileyebilen ve bu potansiyele sahip kişilere “cahiliye zihniyetli” 

demek mümkündür. “Sonra o kederin ardından (Allah) üzerinize içinizden bir kısmını 

örtüp bürüyen bir güven, bir uyku indirdi. Bir kısmınız da kendi canlarının kaygısına 

düşmüştü. Allah’a karşı cahiliye zannı gibi gerçek dışı zanda bulunuyorlar; “Bu işte 

bizim hiçbir dahlimiz yok” diyorlardı.” (Âl-i İmrân, 3/154) âyeti ve annesinden ötürü 

arkadaşına hakaret eden birine de Resûlullah(s.a.v. )ın “sen kendisinde cahiliyet olan 

bir şahıssın”3 hadisi de buna delil olarak gösterilebilmektedir. Halil b. Ahmed (ö. 

175/79)’in “insanlar dört sınıftır.  Adam var bilmez bilmediğini de bilmez bu tür kişiler 

ahmaktır onlardan sakının! Kimi de bilmez bilmediğini bilir bu neviler cahildir onlara 

öğretin. Bazıları da bilir fakat bilgisinin farkında değildir. Bunlar da uykudadır onları 

uyandırın. Bir sınıf insan da vardır bilir ve bilgisinin farkındadır. Bunlar ise alimdir 

onlara uyun.”4 sözü insanları bu konuda özetlemektedir.    

2.2.6.1. Kur’an’da Cahillik 

Kur’an’da cahillik kelimesi türevleriyle birlikte yirmi üç (23) âyettte 

geçmektedir. Bunlardan dördü (4), bi’setten önceki döneminin karakteristik özelliğini 

belirten, İslamiyetle birlikte o döneme verilen ismin karşılığı ve “cahiliye” şeklindedir. 

Bu kelime beş (5) âyette bilmemek anlamında biri ism-i fâ’il sığasıyla “câhil”, 

diğerleri “cehâle” formatında  “feâle” vezninde geçmektedir. Dokuz (9) âyette yine 

                                                 
1 el-İsfahânî, Müfredâtü elfâẓi’l-Ḳurʾân (el-Müfredât fî ġarîbi’l-Ḳurʾân), 209. 
2 Mâturîdî, Teʾvîlâtu Ehli’s-Sunne, 3/19. 
3 Müslim, el-Câmiʿu’s-saḥîḥ, 5/2248. 
4 Ebû’l-Leys̱ es-Semerḳandî, Baḥru’l-ʿUlûm, 1/312. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

93 

ism-i fâ’il kalıbında ve erkek çoğul olarak geçmekte olup bu âyetlerden beşi (5) 

Allah’ın Peygamberlerini cahillerden sakındırması veya Peygamberlerin bizzat 

kendileri cahillerden Allah’a sığınması, ikisi (2) “cahiller onlarla karşılaştığında 

“selam” derler” (Furkân, 25/63), “bizim amellerimiz bize sizin amelleriniz size, biz 

cahilleri istemeyiz” (Kasas, 28/55) şeklinde olup mü’minlerin cahillere karşı 

takınmaları gereken tutumları konu edinmektedir. Bu dokuz âyetten geriye kalan iki 

âyetten biri Hz. Yusuf’un kardeşlerinin kendisine yaptıkları zulmü cahilken 

yaptıklarını hatırlatması, diğeri ise Allah’ın Resûlullah (s.a.v. )’tan Mekkeli 

müşriklerle yapılan bir konuşmada “ey cahiller!” diye hitap etmesini istemesidir. Bu 

kelime, dört (4) âyette fiîl şeklinde geçmiş olup bunlardan birinde Kur’an’ın bu 

kelimeye yüklediği anlamlardan olan tevhîd inancına karşılık gelmiş, diğerlerinde ise 

Peygamberlerin taşkınlık, hadsizlik yapan kavimlerini cahillik yapmakla kınamaları 

şeklindedir.  

Kur’an’da doğrudan insan cinsiyle ilgili cahillik lafzı, “feûl” kalıbında “cehûl” 

şeklinde mübâlağa ism-i fâil olarak zikredilmektedir ki o da “Şüphesiz biz emaneti 

göklere, yere ve dağlara teklif ettik de onlar onu yüklenmek istemediler, ondan 

çekindiler. Onu insan yüklendi. Muhakkak o çok zalimdir, çok cahildir.” (Ahzâb, 

23/72) âyetidir.1 Bu âyete göre insanın cahil olması; emaneti yüklenmesi, yani Allah’ın 

emir ve yasaklarına uymak konusunda verdiği sözün neticesinde ahirette karşılaşacağı 

ceza ve sevabı bilmemesi, bu konuda yanıldığı ve rabbinin buyrukları hakkında cahil 

olduğu şeklinde tefsir edilmiştir ki bu açıklamalar da buradaki “chl” kelimesinin 

bilgisizlik anlamında kullanıldığını göstermektedir.2  

Kur’an’da cahillik vasfı, genellikle niteleneni yermekle birlikte “(Sadakalar) 

kendilerini Allah yoluna adayan, yeryüzünde dolaşmaya güç yetiremeyen fakirler 

içindir. İffetlerinden dolayı (dilenmedikleri için), cahil (bilmeyen) onları zengin sanır. 

Sen onları yüzlerinden tanırsın. İnsanlardan arsızca (bir şey) istemezler. Siz hayır 

olarak ne verirseniz, şüphesiz Allah onu bilir.” (Bakara, 2/273) âyetinde olduğu gibi 

bazen de zem (zemm) amacıyla değil de bu nitelikle mevsuf olanın durumu 

                                                 
1 Fuâd Abdulbâkî, el-Muʿcemü’l-müfehres li-elfâẓi’l-Ḳurʾâni’l-Kerîm, 184. 
2 Ebû’l-Ḥasen Muḳâtil b. Suleymân el-Belḫî Muḳâtil b. Suleymân, Tefsîru Muḳâtil b. Suleymân, thk. 

ʿAbdullâh Maḥmûd Şeḥâte (Beyrut: y.y., 1423), 3/511; İbn Ebî Ḥâtim, Tefsîru’l Ḳurʾâni’l-ʿAzîm, 

10/3159; Mâturîdî, Teʾvîlâtu Ehli’s-Sunne, 8/421; es̱-S̱aʿlebî, el-Keşf ve’l-Beyân, 21/590; Mâverdî, 

en-Nuket ve’l-ʿUyûn, 4/430. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

94 

bilmediğini haber vermek için kullanılmaktadır.1 Diğer taraftan Kur’an’da on bir (11) 

âyetin sonunda insanların çoğunun bilgisiz oldukları ifade edilmiştir. Bu âyetler de 

insanın çeşitli konularda ilim sahibi olmadığını belirtmiştir. Söz gelimi “Ölen kimseyi 

Allah'ın diriltmeyeceği üzerine bütün güçleriyle Allah'a yemin ederler. Hayır; öyle 

değil, ayrılığa düştükleri şeyi onlara açıklamayı, inkar edenlerin kendilerinin yalancı 

olduklarını bileceklerini, Allah gerçekten vadetmiştir, fakat insanların çoğu bilmezler. 

(Nahl, 16/38) âyetinde insanın ahirette vereceği hesap konusunda cahil olduğu beyan 

edilmektedir. 

Kur’an’daki kavramların semantiği üzerine yaptığı çalışmalarıyla bilinen 

modern dilbilimcilerden Japon yazar Toshihiko Izutsu, İslamiyetin hemen öncesindeki 

Arap yarım adasında yaşayanların karekteristik özelliğinin bu sözcükten türeyen 

“cahiliye” kavramıyla belirtilmesi, buna bağlı olarak o dönemin aşağı yukarı ahlaki 

portresini çizebilmek ve Izutsu’nun kendi analiz yönteminin somut bir örnekle 

göstermek çabası nedeniyle “chl” ve ondan türeyen kelimelerin Kur’an’daki semantik 

analizini detaylı bir biçimde aktarmıştır. O, bu kelime ve bundan müştak sözcükleri 

Kur’an’da hangi anlamda kullanıldığını, geçtikleri âyetlerin siyâk ve sibâkını da 

dikkate alarak “cahiliye” sözcüğünü odak noktası yapıp bu bağlamda açıklamalar 

yapmıştır. Bununla birlikte oryantalist Goldziher’in bu konuda yayınlanan makalesine 

kadar Arap filologların “chl” teriminin temel anlamının ilmin zıddı olduğunu 

belirttiklerini iddia ederek2 yanılmıştır. Nitekim Arap dilbilimcilerin bu kelimenin 

zıddı olarak ilim ve hilim (hilm) kavramlarını zikrettiklerini delilleriyle birlikte burada 

açıklanmıştır.      

2.2.6.2. Tasavvufta Cahillik 

Tasavvufî anlayışta insanın sakınması gereken vasıflardan biri de cahilliktir. 

Allah dostları, sâlikin nefsini cahillik illetinden soyutlaması, buna karşın ilme muhtaç 

etmesini gerekli görmüşlerdir.3 Tasavvuf disiplininde cahilliğin tanımı, inanılan bir 

şeyin inanıldığının hilâfına olduğunu görmek şeklindedir.4  Örneğin; Hasan adlı şahıs, 

Ahmed isimli kişinin mürîd olduğuna inanmaktadır. Bu arada Hasan, Ahmed’in mürîd 

                                                 
1 el-İsfahânî, Müfredâtü elfâẓi’l-Ḳurʾân (el-Müfredât fî ġarîbi’l-Ḳurʾân), 209. 
2 Toshıhıko Izutsu, Kur’an’da Dînî ve Ahlâkî Kavramlar (İstanbul: Pınar Yayınları, 2018), 76-87. 
3 Tüsterî, Tefsîrü’l-Kurâni’l-’Azim, 190. 
4 Gazzâlî, İḥyâʾu ʿUlûmi’d-Dîn, 3/397. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

95 

olmadığını da görmektedir. Hasan’ın Ahmed hakkındaki bu inancı câhilliktir anlamına 

gelmektedir. Bu durumda Hasan, Ahmed konusunda yanılmış, daha doğrusu 

aldatılmıştır. Sûfîler, “aldatılmak”ı cahilliğin bir çeşidinden saymışlardır. Onlara göre 

câhilliğin sebeb-i mûcibi, fâsid bir delil olup şüphe ve geçersiz hayallerdir. Bundan 

dolayı da  câhil, hevâsına uygun olana inanır ki bu da değersiz,  lağv (boş) cinsindendir 

ve aldatılmaktır. Böylece câhil, aslında aldatılan kişidir.1 Bu arada onu aldatan da 

kendisidir. Bu anlamda Sehl Tüsterî, “cahil, nefsine yol gösteren ve kendisinin 

uyuyabileceği salih bir imamı olmayan kişidir”2 demiştir. Cahillikte bulunan aldatma 

illeti de gösteriyor ki sûfîlerin anlayışında  “cahillik”, mânevî, zihinsel 

hastalıklardandır. 

 Sûfî düşüncede zemmedilen davranışlardan ve sâlik için bir çeşit ölüm olan 

câhillik, Allah’ın mahabbetine engeldir. Çünkü Kur’an’da "İnsanları küçümseyip yüz 

çevirme, yeryüzünde böbürlenerek yürüme; Allah, kendini beğenip övünen hiç kimseyi 

şüphesiz ki sevmez." (Lokmân, 31/18) buyurularak Allah, kibirli ve kendini beğeneni 

sevmediğini haber vermektedir ki bu tür olumsuz niteliklerin de nedeni, aldatılmakta 

olduğu gibi câhilliktir. Bundan dolayı Nûh (a.s), tufanda helak olan oğlu için “Rabbim! 

Oğlum benim ailemdendi.” (Hûd, 11/45) diye yalvardığında Allah, ona cevaben: “Ey 

Nûh! O senin ailenden değildir. Çünkü onun yaptığı iyi olmayan bir iştir. Sakın 

hakkında bilgi sahibi olmadığın bir şeyi benden isteme! Ben cahillerden olmayasın 

diye sana öğüt veriyorum.” (Hûd, 11/46) buyurdu.3  

Sûfîlerin düşüncesinde “cahillik” beşerî sıfatlardan olup fenâ hâline engeldir. 

Zira bu hâl, beşerî niteliklerden kaybolup ilâhî vasıflarla donatılmaktır.4 Onların 

anlayışında insan, biri Hakk’a diğeri de Âdem’e olmak üzere iki nisbet arasındadır. 

Sâlik, ya mücâhedeyle, riyâzatla ve diğer tasavvufî hâl ve makâmlarla  Hakk’a nisbet 

yolunda ilerler de fenâ hâline ulaşır,  ya da beşerî vasıflardan arınmayıp Âdem’e nisbet 

yolunda devam edip zalimlik ve cahillik makâmlarına girer.  Hakk’a nisbet yolunda 

ilerleyen sâlik, ûbûdiyet vazifesini de yerine getirmiştir. O, “Rahmân’ın has kulları 

yeryüzünde vakarla yürüyen, cahiller onlara laf attığı zaman, “selâm” deyip geçen 

                                                 
1 Gazzâlî, İḥyâʾu ʿUlûmi’d-Dîn, 3/397. 
2 Tüsterî, Tefsîrü’l-Kurâni’l-’Azim, 185. 
3 İbnü’l-Arabî, el-Fütûḥâtü’l-Mekkiyye, 2/342. 
4 Kelâbâzî, et-Ta’arruf li Mezhebi Ehli’t-tasavvuf, 126. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

96 

kullardır.” Furkân, 25/63)   âyetinde bildirilen sınıftandır. Âdem’e nisbette karar kılan 

da  “Onu (emaneti) insan yüklendi. Şüphesiz o (insan) aşırı derecede zalim ve 

cahildir.” ( Ahzâb, 33/72) âyetinde ifade edilen gruptandır.1 Buna göre sûfî anlayışta 

“cahillik” Allah’tan uzaklaştıran ve sâlik için afet kabul edilen niteliklerdendir. 

Cahilliğin bu sonucundan olacak ki bazı sûfiler, cahillik olmadan Allah’a karşı 

gelmenin mümkün olmadığını, başka bir ifadeyle Allah’a isyan eden her kul bunu 

cahilliğinin neticesinde yapmıştır demişlerdir.2 Sûfîlerin cahillik hakkındaki bu tesbiti, 

Sokrates’in “bilgi erdemdir” ve “hiç kimse bilerek kötülük yapmaz” düşüncesine 

benzemektedir.3 Bu arada diğer varlıkların emaneti yüklenmekten çekinip kabul 

etmemesi, buna mukabil Allah’ın emri olmaksızın, sadece teklif babından olmasına 

rağmen insanın nefsine güvenip emaneti yüklenmesi ve bunun neticesinde “cahillik” 

niteliğiyle nitelenmesi, aslında insanın meraklı ve bu vasfa meyilli olduğunun işareti 

de olabilmektedir.   

İbnü’l Arabî (ö. 638/1240)’ye göre insan için iki durum söz konusudur. 

Bunlardan biri; maddeden mücerred aklî, nefsi, diğeriyse maddî donatılarla donatılmış 

aynı şekilde aklî, nefsî haldir. Onun felsefesinde insan her ne kadar hissi olarak 

nefsiyle başbaşaysa da şayet kendini nefsinden tecrid ederse ahsen-i takvîm hâlindedir. 

Buna karşın nefsiyle başbaşa olan insan, hissi olarak kendisinde var olan nefsinde 

maddeyi dayanak edip ona göre davranırsa işte o zaman zarardadır.  Kur’an’da insan 

için olumsuz nitelikler bildiren âyetler de İbn ‘Arabî’nin bu sondaki insan tipini 

açıklamaktadır.4 Buna göre her halukarda insanın cibiliyetinde maddî bulgular 

bulunmaktadır. Sûfî insan, sâlikliğinin gereğini yerine getirmek suretiyle bu maddî 

illetten kendini kurtarabilen insandır. Cahil insan ise kendini kandıran, hissen nefsinde 

bulunan maddî eklentilerden arınmayan kişidir sonucuna ulaşılabilmektedir. Ayrıca 

İbnü’l Arabî’nin diğer sûfî düşünürler gibi, maddeyle mâsivâyı yani; mevcûdatı 

kasdettiğini anlamak da güç değildir. 

Allah dostları, doğrudan insanın cahil olduğunu bildiren emanet (Ahzab, 

33/72) âyetininin “insan aşırı derecede cahildir” kısmını klasik müfessirler gibi tefsir 

                                                 
1 es-Sülemî, Tabakâtü’s sûfiye, 364. 
2 Tüsterî, Tefsîrü’l-Kurâni’l-’Azim, 185. 
3 Aster, İlkçağ ve Ortaçağ Felsefe Tarihi, 176. 
4 İbnü’l-Arabî, el-Fütûḥâtü’l-Mekkiyye, 2/616. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

97 

etmişlerdir. Yani onlar da âyetin bu bölümünü genellikle insanın emaneti yüklenmenin 

sonucu veya büyüklüğü hakkında cahil olduğunu ifade etmişlerdir. Bununla birlikte 

Evlîyâüllah, bu âyetin tefsirinde “emânet” mefhumunun üzerinde durmuşlardır. 

Muhtemelen bunun önemine binaen bu âyet bağlamında “insanın cahilliği” konusuna 

pek girmemişlerdir. Fakat kimi sûfîler, bu âyette geçen insanın aşırı derecede 

cahilliğini onun kendini bilmemesi, kendisi hakkında cahil olması şeklinde te’vil 

etmişlerdir ki onların bu te’vili diğer müfessirlerden farklıdır. Bu son tesbite göre, ilgili 

âyeti “Biz emaneti göklere, yerküreye ve dağlara teklif ettik, ama onlar bunu 

yüklenmek istemediler, ondan korktular ve onu insan yüklendi. Kuşkusuz insan çok 

zalim, aşırı derecede kendini bilmezdir.” (Ahzâb, 33/72) şeklinde de Türkçeye tercüme 

etmek mümkündür. Ezcümle sûfî anlayışta cahillikten kurtulmak zor değildir. Onlara 

göre emanetin gerekliklerini yerine getirmekle cahillik hastalığından tedavi olmak 

mümkündür.1  

2.2.7. Ümitsizlik (Ye’s – Kunût) 

Kur’an bağlamında doğrudan insanın ümitsiz olduğunu bildiren iki kelime 

vardır ki onlar da “feûl” vezninde sıfat-ı müşebbehe olarak gelmiş olup biri “يؤس”, 

diğeriyse “قنوط” ifadeleridir.2 Masdarı “يأس” “ye’s”, “يآسة” “yeâse”, “ياس” ve “yees” 

olan “yeis” (ye’s), terminolojik olarak umudun zıddı ümitsizlik, beklenti içinde 

olmamak  gibi anlamlara gelmektedir.3  

Arapçada “yeis” (ye’s)’e göre daha çok manaya gelen “kunût” ve ondan 

türetilmiş kelimeler ise filologlarca, ümitsizlik, bir şeyden aşırı derecede ümitsiz 

olmak, hayırdan ümitsizlik, -Araplar arsında “insanların en şerlisi, insanları Allah’ın 

rahmetinden ümit kestirendir” deyimi meşhur olup burada “ümit kestirmek” ifadesini 

bu kelimeyle kullanılmıştır- bir yerde ikamet etmek, kişinin hizmetçileri ve ahalisi, 

Arabistan yarım adasında bir grup dağ, alıkoymak vb. şekilde açıklanmıştır.4 

                                                 
1 es-Sülemî, Tefsîrü’s-Sülemî, 2/152; Kuşeyrî, Letâifü’l-işârât, 3/173; Necmeddîn-i Dâye, Baḥrü’l-

ḥaḳāʾiḳ ve’l-meʿânî fî tefsîri’(l-Ḳurʾân ve’)s-sebʿi’l-mesânî’dir. ʿAynü’l-ḥayât ve et-Teʾvîlâtü’n-

Necmiyye, 5/88; İbnü’l-’Arabî, Rahmetü’n mine’r Rahmân, 3/419. 
2 Hûd, 11/9, İsrâ, 17/83, Füssilet, 41/49. 
3 İbn Dureyd, Cemheretu’l-Luğa, 1/238; İbn Fâris, Mucmelu’l-Luğa, 1/941; İbn Fâris, Mu‘Cemü 

Mekāyîsi’l-Luga, 6/153; İbn Manẓûr, Lisânü’l-ʿArab, 6/259, 260. 
4 Ḫalîl b. Aḥmed, Kitâbu’l-ʿAyn, 5/105; İbn Dureyd, Cemheretu’l-Luğa, 2/924, 925; Ebû Manṣûr 

Muḥammed b. Aḥmed b. el-Herevî el-Ezherî, Tehẕîbu’l-Luğa, thk. Muḥammed ʿAvḍ Mirʿab (Beyrut: 

Dâru İḥyâi’t-Turâs̱i’l-ʿArabî, 2001), 9/25; Ebû Naṣr el-Cevherî, Tâcu’l-Luğa ve Ṣıḥâḥu’l-ʿArabiyye, 

3/1155; İbn Manẓûr, Lisânü’l-ʿArab, 7/386. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

98 

Arap dilbilimcisi Ebû Hilâl el-‘Askerî, “ye’s”, “kunût” ve “Haybet” (hayal 

kırıklığı) kelimelerinin anlamını birbirine yakın görmüş olup aralarındaki farkları, 

“kunût”; “ye’s” kelimesinin barındırdığı ümitsizlik manasının şiddetlisi, “haybet”; bir 

şeyden ümitvar olup ona ulaşmamak neticesinde hayal kırıklığı yaşamak, “ye’s” ise 

herhangi bir konuda ümidin olup olmamasından bağımsız ona ulaşmamaktır1 şeklinde 

açıklarken Râğıb el-Isfehânî ise; “kunût”un hayırdan ümit kesmek olduğunu ifade 

etmek suretiyle bu kelimenin dini bir terim olduğunu beyan etmiştir.2   

Netice olarak “ye’s” ve “kunût” insan için olumsuz bir nitelik belirtmekte olup 

“ye’s”e göre “kunût” daha geniş anlamlıdır ve “kunût”, “ye’s” manasını da 

barındırmaktadır. Bununla birlikte “ye’s”, “tama’”, yani insanlardan medet ummanın 

ve aç gözlülüğün karşıtı olarak övülen bir davranıştır ki Hz. Ömer (r.a)’den rivayet 

edilen “ yeis (ye’s) zenginliktir (hiç kimseye muhtaç olmamaktır.) tama’ ise hazır olan 

fakirliktir. Uzlet de kötü arkadaşlarla bir araya gelmekten kişiyi kurtarmaktadır.” 

İfadesinde “ye’s”, tok gözlü olmak, insanların elindekine ümit bağlamamak, 

insanlardan her hangi bir hayır beklememek anlamında kullanılmış olup insan için 

olumlu bir niteliktir.3 Fakat Kur’an’da bu kelime insan için bu olumlu anlamda 

kullanılmamıştır. Aksine beşer için olumsuz nitelik ifade eden bir sözcük olarak 

zikredilmektedir.4   

2.2.7.1. Kur’an’da Ümitsizlik 

Kur’an’da ümitsizlik anlamında kullanılan “kunût” kelimesi türevleriyle 

birlikte üç (3) âyette fiîl ve iki (2) âyette fâîl ismi olarak toplamda beş (5) âyette 

geçmektedir. Bunlardan sadece biri insan kelimesiyle kullanılmış olup doğrudan onun 

ümitsiz olduğunu bildirmektedir ki o âyet de şöyledir:“İnsan hayır istemekten 

usanmaz, fakat kendisine bir kötülük dokununca ümitsizliği aşırı olup fazlasıyla 

ümitsizliğe düşer.” (Fussilet, 41/49)5 Allah’ın kitabında ümitsiz anlamında geçen bir 

diğer sözcük olan “ye’s/yeis” ise tekrarları ve müştaklarıyla birlikte on üç (13) âyette 

                                                 
1 Ebû Hilâl el-ʿAskerî, el-Furûḳu’l-Luğaviyye, 245. 
2 el-İsfahânî, Müfredâtü elfâẓi’l-Ḳurʾân (el-Müfredât fî ġarîbi’l-Ḳurʾân), 685. 
3 İbn ʿAbdilberr, Ebû ʿOmer Yûsuf b. ʿAbdullâh b. Muḥammed b. ʿAbdilberr en-Nemerî, et-Temhîd li 

mâ fî’l-Muvaṭṭaʾ mine’l-Meʿânî ve’l-ʾEsânîd, thk. Muṡṭafâ b. ʾAḥmed el-ʿAlevî, Muḥammed 

ʿAbdulkebîr el-Bekrî (Mağrib: Vezâratu ʿUmumi’l-ʾEvḳâf ve’ş-Şuʾûni’l-İslâmiyye, 1387–1967), 

15/250, 17/442. 
4 Hûd, 11/9, İsrâ, 17/83, Fussilet, 41/49. 
5 Fuâd Abdulbâkî, el-Muʿcemü’l-müfehres li-elfâẓi’l-Ḳurʾâni’l-Kerîm, 553. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

99 

geçmektedir. Bunlar arasında doğrudan insanın ümitsizlik illetiyle nitelendiğini 

bildiren de üç (3) âyet vardır ki bu âyetlerden birinde bu kelime “kunût” terimiyle 

birlikte kullanılmıştır. O âyette yukarıda geçen Fussilet kırk dokuzuıncu âyetidir. 

Diğer ikisi de “Eğer insana tarafımızdan bir rahmet (nimet) tattırır da, sonra bunu 

ondan çekip alırsak, şüphesiz o ümitsiz ve nankör oluverir.” (Hûd, 11/9) ve “İnsana 

bir nimet verdiğimiz zaman, yüz çevirip kendine doğru çeker. Ona bir şer dokunduğu 

zaman ise büsbütün ümitsiz olur.” (İsrâ, 17/83) âyetleridir.1  Bu üç âyette de insanın 

ümitsizliği mübâlağa sığasıyla ifade edilmiş olup onun bu olumsuz vasfının şiddetli 

olduğu bildirilmiştir.  

İnsanın ümitsiz olduğunu bidiren âyetlerden anlaşılan; insanın darlıkta, sıkıntı 

anında, deyim yerindeyse başı sıkışınca bu menfî karektere böründüğüdür. Zira bu 

âyetlerin tefsirlerinde insanın fakirlik, hastalık, açlık vb. onu dünyevî sıkıntıya 

düşerecek hallerle karşılaştığında Allah’ın rahmetinden ümit kestiği ve ümitsizliğinin 

de şiddetli olduğu bildirilmiştir. Müfessirlere göre insan, bollukta şımarıp kendini 

aldatmak suretiyle, darlıkta da hüzünlenmenin kendisini esir etmesiyle Allah’tan 

uzaklaşabilmektedir. Onun bu durumu, aşağıdaki iki âyette bildirilmiştir: “And olsun 

ki, insana nimetimizi tattırır sonra onu ondan çekip alırsak, o şüphesiz umutsuz bir 

nanköre döner. Ama kendisine dokunan bir sıkıntıdan sonra, ona bir nimet tattırırsak 

mutlaka, “Kötülükler benden gitti” diyecektir. Çünkü o, şımarık ve böbürlenen 

biridir.” (Hûd, 11/9, 10)2  

Bazı müfessirler, “Allah’ın rahmetinden ancak kâfirler ümit keser” (Yusuf, 

12/87) âyetine dayanarak ümitsizliğin mü’min olmayanların niteliği olduğunu iddia 

etmişlerdir. Onlara göre ye’s, Allah hakkında cimrilik ve acizlik inancının gerektirdiği 

gibi korkunun olmadığı ümit, “emn hali” yani azaptan güven içinde olmaktır ki bu da 

Allah’ın aciz olduğuna inanmak babından olup küfürdür. Ayrıca bu durum “Allah'ın 

azabından emin mi oldular? Fakat ziyana uğrayan topluluktan başkası, Allah'ın 

(böyle) mühlet vermesinden emin olamaz.” (A’raf, 7/97) âyetine ters düşmekte olup 

                                                 
1 Fuâd Abdulbâkî, el-Muʿcemü’l-müfehres li-elfâẓi’l-Ḳurʾâni’l-Kerîm, 769. 
2 Râzî, Mefâtîḥu’l-Ğayb, 21/389; Ebû ʿAbdullâh Muḥammed b. Aḥmed el-Ḫazrecî el-Ḳurṭubî, el-Câmiʿ 

li-Âḥkâmi’l-Ḳur’ân, thk. Aḥmed el-Berdûnî-İbrahim İṭfeyyiş (Kahire: Dâru’l-Kutubi’l-Mıṣriyye, 

1384), 10/321; Muḥammed b. Yûsuf b. ʿAlî b. Yûsuf b. Ḥayyân el-Endelüsî Ebû Ḥayyân, el-Baḥru’l-

Muḥîṭ fî’t-Tefsîr, thk. Ṣıdḳî Muḥammed Cemîl (Beyrut: y.y., 1420), 9/315; Ebû Saʿîd ʿAbdullâh b. 

ʿOmer el-Şîrâzî el-Beyḍâvî, Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Teʾvîl, thk. Muḥammed ʿAbdurrahman el-

Marʿaşlî (Beyrut: Dâru İḥyâi’t-Turâs̱i’l-ʿArabî, 1418), 5/74. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

100 

mü’min için doğru bir davranış biçimi değildir. Bundan dolayı da onlar, Allah’a iman 

edenin ümitle birlikte korku vasfıyla vasıflanması gerektiğini,  başka bir ifadeyle 

Allah’ın rahmetinden ümit kesmemekle birlikte azabından da çekinmesi gerektiğini 

savunmuşlardır. Zira mü’min darlıkta Allah’tan ümidini kesmemekle birlikte bollukta 

da O’na şükretmektedir.1 Kimi müfessirlerin kalbin sıfatlarından saydığı 

ye’si/ümitsizlik; beklentinin bittiği, recânın (ümit)  olmadığı korku hali şeklinde 

tanımlaması da bu çerçevede değerlendirilebilmektedir.2  

Müfessirlerden kimisine göre ise ye’s/yeîs/ümitsizlik niteliği, imânî açıdan 

farketmeksizin bütün insanlar için geçerlidir. Bu iddialarına da Resûlüllah (s.a.v. )’ın 

hakkında “bana dünya ve dünyadakilerden daha sevimlidir”3 buyurduğu “ey 

nefislerine karşı aşırı giden kullarım Allah’ın rahmetinden ümit kesmeyin. Allah bütün 

günahları bağışlayan çokca gafûr ve çokca rahimdir” (Zümer, 39/53) âyetini delil 

göstermişlerdir. Nitekim bu âyette Allah, “ey nefislerine karşı aşırı giden kullarım” 

demek suretiyle mü’min olsun veya olmasın bütün kullarına hitap etmiş olup kâfir, 

mü’min ayrımı yapmadan O’nun rahmetinden ümit kesmemelerini istemiştir. Bu 

âyetin sebeb-i nüzûlu da bunu göstermektedir. Zira bu âyet müslüman olma 

aşamasında olan Vahşî (r.a) ve onun gibilerinin hakkında nâzil olmuştur. Onlar, bir 

diğer delil olarak da “Hûd” suresinde geçen ümitsiz insandan sabreden ve salih amel 

işleyenlerin istisna edilmesini4 öne sürmüşlerdir. Burada da Arapça dil bilgisi açıdan 

bu âyetteki müstesnânın ki o da “sabreden” ve “salih amel işleyenler”dir müttasıl veya 

münkâtı’ olmasıyla ilgilidir. Onlara göre müttasıl olması durumunda Allah’ın 

rahmetinden ümit kesenler hitabı mü’minler için olacağı,  çünkü sabır ve salih amel 

mü’min vasıflarıdır, münkatı’ halindeysi O’nun rahmetinden ümit kesenler hitabı 

mü’min olmayanlar için olduğu anlamına gelmektedir. Bu tartışmalar bir kenara; 

                                                 
1 Zeccâc, Meʿâni’l-Ḳur’ân ve İʿrâbuhu, 4/165; Mâturîdî, Teʾvîlâtu Ehli’s-Sunne, 6/120; Ebû 

Muḥammed Mekkî b. Ebî Ṭâlib el-Ḳaysî Mekkî b. Ebî Ṭâlib, el-Hidâye ilâ bulûġi’n-nihâye fî ʿilmi 

meʿâni’l-Ḳurʾân ve tefsîrihî ve aḥkâmihî ve cümelin min fünûni ʿulûmih, thk. eş-Şâhid el-Bûşîḫî 

(Şârika: Mecmuʿatu Buḥûs̱i’l-Kitâb ve’s-Sunne, 1429), 9/5616; Beyḍâvî, Envâru’t-Tenzîl ve 

Esrâru’t-Teʾvîl, 5/74; ʿAbdülġanî b. Ṭâlib b. Ḥammâde b. İbrâhîm el-Ġuneymî ed-Dımaşkī el-

Meydânî, el-Lübâb fî şerḥi’l-Kitâb, thk. Muḥammed Muḥyîddîn ʿAbdulḥamîd (Beyrut: Mektebetu’l-

ʿİlmiyye, 1429), 11/195; Râzî, Mefâtîḥu’l-Ğayb, 21/440; Ebû Ḥafṣ Sirâc ed-Dîn ʿOmar b. ʿAlî b. 

ʿÂdil el-Ḥanbelî ed-Dimeşḳî en-Nuʿmânî İbn ʿÂdil, el-Lubâb fî ʿUlûmi’l-Kitâb, thk. ʿÂdil Aḥmed 

ʿAbdulmevcûd, ʿAlî Muḥammed Muʿavviḍ (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1419), 11/195. 
2 Mâturîdî, Teʾvîlâtu Ehli’s-Sunne, 6/120; el-İsfahânî, Müfredâtü elfâẓi’l-Ḳurʾân (el-Müfredât fî 

ġarîbi’l-Ḳurʾân), 892; Ebû Ḥayyân, el-Baḥru’l-Muḥîṭ fî’t-Tefsîr, 9/315. 
3 Aḥmed b. Ḥanbel, Müsnedü’l-İmâm Aḥmed b. Ḥanbel, 45/37. 
4 Hûd, 11/11. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

101 

Kur’an’ın zâhirine göre Allah’ın âyetlerini ve O’nunla karşılaşmayı inkar edenler, 

Allah’ın rahmetinden ümit kesenlerdir. Zira Kur’an’da “Allah'ın âyetlerini ve O'na 

kavuşmayı inkâr edenler -işte onlar- benim rahmetimden ümitlerini kesmişlerdir ve 

onlar için acıklı bir azap vardır.” (‘Ankebût, 29/23) buyurulmakradır. Bu arada 

müfessirlerin “ye’s” illetini helak edici büyük günahlardan saydıkları da 

bilinmektedir.1  

Sonuç olarak Kur’an, ye’s/yeis/künût (ümitsizlik) vasfının dini inancı her ne 

olursa olsun insan için olumsuz bir nitelik olduğunu bildirmektedir. Bu olumsuz 

fıtratın da diğer negatif huylar gibi insanın mizacında var olduğu kanısına varmak 

mümkündür. İnsanın yapısında mevcud olan bu menfî sıfattan kurtulması gerektiğini, 

bundan arınmanın yolu da “sabır” ve “sâlih amel” erdemleriyle vasıflanmakla 

mümkün olabileceğini yine Kur’an âyetleri söylemektedir. Yani Kur’an’a göre 

mü’min, ümitsizlik gerektiren bir durumla karşılaştığında Allah’ın rahmetinden 

ümidini kesmemesi, ağlayıp sızlamaması bunun yerine o duruma karşı sabırlı olması 

ve hareketlerini de Allah’ın istediği şekilde düzeltmek suretiyle bununla başa çıkması 

gerekmektedir.2 Sıkıntı anında Allah’ın rahmetinden ümit kesmekle kişi, işi kendine 

bırakmış olacak ki o da onun için zarardan başka bir şey değildir.  Fakat bunun aksine 

sıkıntı zamanında Allah’a yönelmekle kişiye Allah’ın rahmeti ve fazileti dokunur ki 

bu da onu elbette feraha kavuşturacaktır.3 

2.2.7.2. Tasavvufta Ümitsizlik 

Tasavvufî anlayışta, Kur’an bağlamında insan için olumsuz kabul edilen 

niteliklerden biri de ümitsizliktir. Sûfîlere göre mürîd, ümitsizlik illetinin aksine 

ümitvar olmak anlamına gelen “recâ” ve  “havf” (korku) makâmlarıyla 

vasıflanmalıdır. Sûfî anlayışta “recâ” ve “havf”, mürîde şeriatın gerektirdiği gibi 

yaşamayı öğretmeye vesile iki durumdur.4 Onların sisteminde mutasavvıfta “recâ” ve 

“havf” nitelikleri dengeli olmalıdır. Nitekim Allah, “O’nun rahmetini ümit ederler, 

                                                 
1 Yaḥyâ b. Sellâm, Tefsîru Yaḥyâ b. Sellâm, 1/491; Mâturîdî, Teʾvîlâtu Ehli’s-Sunne, 3/204; Mekkî b. 

Ebî Ṭâlib, el-Hidâye ilâ bulûġi’n-nihâye fî ʿilmi meʿâni’l-Ḳurʾân ve tefsîrihî ve aḥkâmihî ve cümelin 

min fünûni ʿulûmih, 2/1302; Zemaḫşerî, el-Keşşâf ʿan Ḥaḳâîḳı Ğavâmiḍi’t-Tenzîl, 4/205; Râzî, 

Mefâtîḥu’l-Ğayb, 17/321-323. 
2 Hûd, 11/9-11. 
3 Mâturîdî, Teʾvîlâtu Ehli’s-Sunne, 8/695. 
4 Ebû Muḥammed ʿAbdulʿaziz b. ʿAbdisselâm ed-Dimeşḳî İbn ʿAbdisselâm, Maḳâṣıdu’r-Riʿâye li 

Ḥuḳuḳillâh ʿAzze ve Celle, thk. ʾİyâd Ḫâlid et-Ṭıbâʿ (Dımaşk: y.y., 1416), 23. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

102 

azabından da korkarlar” (İsrâ, 17/57) buyurarak mü’minde “recâ” ile “havf”un bir 

arada olması gerektiğini bildirmiştir.1 Onlara göre bu iki tasavvufî makâmdan sâlikte 

biri diğerinden fazla olduğu takdirde onu Allah’tan uzaklaştıracaktır. İlk dönem sûfî 

müfessirlerden Sehl Tüsterî, “”recâ” ve “havf”, insan için gereklidir. İkisi insanda eşit 

olunca hali düzelirken biri diğerine ağır basınca onu yok eder” diyerek bu iki vasfın 

mürîdde eşit bir şekilde olması gerektiğini vurgulamıştır.2 Ona göre en yüce ve faziletli 

hizmet,  sabırla Allah’ın rahmetini ümit etmektir ki o da sâlik için ibadettir. Tüsterî’nin 

anlayışında O’nun rahmeti konusunda ümitvar olmak da yakın ve uzak olmak üzere 

iki çeşittir. Yakın olan Allah’la sâlik arasında bir sırken, uzak olan ise sıradan insanlar 

hakkında olup kişinin o rahmetin uzak olduğunu beklemek suretiyle yakın olandan 

mahrum olmasıdır.3 

Tasavvufî ıstılahta “recâ”, gelecekte Allah’tan beklenti içinde olmak anlamına 

gelirken “havf” ise gelecekte mekârihten emin olmak veya olabilecek kötülükler 

sebebiyle kalbin yanıp tutuşması manasındadır.4 Sûfî düşüncede ümitsizlik, Allah’a 

hüsn-i zan beslemeye engel, kalbi ödüren bir hastalıktır. Buna mukabil “recâ”, kalbi 

dirilten bir erdemdir.5 Allah dostlarına göre sâlik, kalbini geçici olan dünya ve 

dünyalıklardan arındırmalı, buna karşılık; ebedî ve bâkî kalacak uhrevî hayatla 

doldurmalıdır. Sâlik, sürekli bu anlayışta olmalı ve buna göre hareket etmelidir. Zira 

böyle davrandığı takdirde kalbinde onu bu hal üzere sabit kılacak “recâ”yla birlikte bir 

“havf” meydana gelmektedir. Sâlikin kalbinde kök salan “havf” da onu nefsânî ve 

şeytanî tehlikelerden koruyacaktır. Sûfîler arasında meşhur olan; 

Dünyalarını ve dinlerini insanlara bıraktım 

Sen’in (Allah’ın) zikrinle meşgul olmak için Ey dinim ve dünyam!  

                                                 
1 Ebû’l-Ḳâsım el-Ḥuseyn b. Muḥammed er-Râğıb el-Iṣfehânî, Muḥâḍarâtu’l-Udebâʾ ve Muḥâverâtu’ş-

Şuʿarâʾ ve’l-Buleğâ (Beyrut: Şirketu Dâru’l-Erḳam b Ebî’l-Erḳam, 1420), 2/422. 
2 Tüsterî, Tefsîrü’l-Kurâni’l-’Azim, 187. 
3 Tüsterî, Tefsîrü’l-Kurâni’l-’Azim, 83; Ebû Muḥammed ʿAbdulkâdir b. Mûsâ ʿAbdulḳâdir el-Geylânî, 

el-Fetḥu’r-rabbânî ve’l-feyżü’r-raḥmânî, ed. Ahmed Abdürrahim es-Seyyâh, Tevfik Ali Vehbe 

(Kahire: el-Mektebetü’s-sekâfiye ed-diniye, ts.), 59. 
4 Gazzâlî, İḥyâʾu ʿUlûmi’d-Dîn, 2/354; Muhyiddîn Muhammed b. Alî b. Muhammed el-Arabî et-Tâî el-

Arabî, Iṣṭılâḥâtü’ṣ-ṣûfiyye, ed. Abdurrahman Hasan Mahmud (Kahire: Mektebetu Âlemi’l-fikr, ts.), 

22. 
5 Mâverdî, Edebu’d-Dunyâ ve’d-Dîn, 234; Kuşeyrî, Letâifü’l-işârât, 2/101. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

103 

Şiiri de onların zikirle bu duruma geldiğini göstermektedir.1  Fakat onların bu 

düşüncesi, müşâhede makâmına ulaşmamış, daha yolun başında olan sâlik 

hakkındadır. İhtisâs ehline bu iki makâm yakışmamaktadır. Çünkü bu iki makâm, 

sürekli değil belli bir süre için nefsi saçmalıklarından alıkoymaktadır. Nitekim 

Allah’la ünsiyet kuran ve Hakk’ın kalbine mâlik olduğu ibnü’l-vakt (vaktin oğlu)2 sûfî, 

sürekli O’nu müşâhede etmekte olup geleceğe takılmamaktadır. “Recâ” ve “havf” ise 

gelecekle ilgilidir.  Vâsıtî (ö. 320/932’den sonra)’nin “”havf”, Allah’la kul arasında 

perdedir” sözü bu durumu ifade etmektedir. Ayrıca müşâhede makâmı, “üns”ü “havf” 

ise “kabz”ı gerektirir. Neticede Hakk, sırlara zâhir olunca “recâ” ve “havf” için geçerli 

bir gerekçe kalmamaktadır. Ayrıca devamlı müşâhede makâmında bulunmak sûfî için 

asıl hedeftir. Bu makâmdaki Allah dostunun kalbini “recâ” ve “havf” ile meşgul etmesi 

müşâhedede noksanlığa sebebiyet vermektedir.3  Sûfî müfessirlerden Kuşeyrî’ye göre 

de kalplere salınan ve birbirine karışmayan iki deniz olan “recâ” ve “havf” hâlleri, 

mü’minlerin âvâmı, “kabz” ve “bast” havâs, “heybet”, “üns”, “bekâ” ve “fenâ” ise 

hâssü’l-havâs içindir.4      

Sûfîler, ümitsizliğe düşmemeyi Allah dostları için temel esaslardan 

saymışlardır.5 Bundan dolayı da ilk dönem zâhidlerden Dâvûd et-Tâî (ö. 165/781 [?]) 

“amellerimizin karşılığı ümitsizlik olmasına rağmen, kalp ümitvar olmayı 

arzulamaktadır”6 demektedir. Onların anlayışında Hz. Yakub (a.s)’un oğlu Hz. Yusuf 

(a.s)’tan ayrı düşmesinin sebebi, babasının “ben onu kurt yemesinden korkuyorum 

(havf)” (Yusuf, 12/13) diyerek “recâ” değil de “havf” makâmında olmasıdır.7  

Sûfîlere göre Allah’ın inananlara olan faziletlerinden biri de onlara son 

nefeslerine kadar tevbe edebilmeleri için mühlet vermesidir. Tasavvufî anlayışta “Ey 

                                                 
1 İbn ʿAbdisselâm, Maḳâṣıdu’r-Riʿâye li Ḥuḳuḳillâh ʿAzze ve Celle, 26, 27. 
2 Arapçada, vaktin oğlu anlamına gelmektedir. Tasavvufî terminolojide ise geçmiş ve gelecek 

kaygısından kurtulmuş, içinde bulunduğu ânı yaşayan sufi'ye denilir. Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf 

Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü (İstanbul: Ağaç, 2009), 128. 
3 Gazzâlî, İḥyâʾu ʿUlûmi’d-Dîn, 4/155; Muhammed el-’Adlûnî el-İdrîsî, Mehâsinü’l-mecâlis ev 

Beyânü’n fî Makâmâti’s-Sâdâti’s-Sûfiye li İbn ’Arîf es-Senhâcî (Tunus: Dâru’s-Seḳâfeti ed-Dâru’l-

Beydâ’, 2015), 76,77. 
4 Kuşeyrî, Letâifü’l-işârât, 2/253. 
5 Ebû’l-Leys̱ Naṣr b. Muḥammed Ebû’l-Leys̱ es-Semerḳandî, Tenbîhu’l-Ğâfilîn bi-Eḥâdîs̱i Seyyidi’l-

Enbiyâʾi ve’l-Murselîn, thk. Yûsûf ʿAli Bedrî (Dımaşk; Beyrut: Dâru İbn Kes̱îr, 1421), 607. 
6 Ebû Bekr ʿAbdullâḥ b. Muḥammed b. ʿUbeyd el-Ḳureşî el-Bağdâdî İbn Ebü’d-Dünyâ, Muḥâsebetu’n-

Nefs, thk. Ebû Hureyre Muṣṭafâ b. ʿAlî b. ʿAvḍ (Beyrut: y.y., 1406), 87. 
7 Gazzâlî, İḥyâʾu ʿUlûmi’d-Dîn, 4/144. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

104 

nefislerine karşı aşırı giden kullarım! Allah’ın rahmetinden ümit kesmeyin” (Zümer, 

39/53) âyeti, Allah’ın insanlara karşı merhametini ve şefkatını gösteren en mübâlağalı 

Kur’an buyruğu ve affı gerektiren en büyük hazinedir. Sûfîler; bu âyete ve Allah’ın 

rahmân ve rahîm olmasına dayanarak Allah’ın rahmetinin sonsuz olduğunu ve kulların 

O’nun rahmetinden ümit kesmesini Hakk’ın nefyettiğini belirtmişlerdir. Evliyâullahın 

düşüncesinde kul ile Hakk arasındaki bağlantıyı kesmek suretiyle Allah’ın 

rahmetinden ümitsiz olmak fıtrattan uzaklaşmaktır. Kulda aslî nurundan kalıntılar 

kalmışsa Allah’ın gazabını geçen geniş rahmetinin eserini kendisinde kavrayacaktır. 

Onlar, işlenen sucun büyüklüğüne bakmaksızın tevbe edildiği vakit her kesin 

affolunacağını savunmuşlar ve kurtuluşun ümitvar olmakta olduğunu bildirmişlerdir.1  

Allah dostları, Allah’ın rahmetinin ve affının tecellî olmasının da kişinin ibadetlerine 

ve amellerine güvenmemesini, bunları yerine getirirken de kusurlu olacağı hakkında 

ümitsiz olmamasını şart koşmuşlardır. Sûfîlerin bu anlayışını, yüz kişiyi öldürenin 

tevbesinin kabul edilmesine dair2 ve “hiç kimsenin ameli onu cennete koymaz”3 

hadisleri de desteklemektedir. Bu arada sâlik, “havf”tan da emin olmamalıdır. Zira 

sâlikte “havf”un gereklilikleri yok olunca onda Allah’ı unutma gafleti ortaya 

çıkabilmektedir. 4  Ayrıca “havf” makâmının sonu mahabbet makâmının başlangıcıdır. 

“Havf”un hakkı verilmedikçe ümitsizliği yok eden “recâ” makâmına ulaşmak da 

mümkün değildir.5  

Gazzâliye göre “havf”, kişiyi saadete götüren bir kamçıdır. “Havf”un en düşük 

derecesi, kulu günahlardan alıkoyması ve dünyaya yüz çevirtmesidir. Bu makâma 

ulaşan sâlik, haramlardan kaçmakta ve dünyada zâhid olmaktadır. Ona göre ifrât 

derecesindeki “havf” zemmedilmiş olup ümitsizliğe sebeptir. Kulda “havf” 

fazlalaşınca ona “recâ” eklenmelidir. O, “recâ” ve “havf” sahibi olmak konusunda 

insanları ikiye ayırmaktadır. Onun anlayışında kendisinden günahlar sadır olanda 

                                                 
1 Ebû’s-Serî Hennâd b. es-Serî el-Kûfî Hennâd b. es-Serî, ez-Zuhd, thk. ʿAbdurrahman ʿAbd el-Cebbâr 

el-Ferîvâî (Kuveyt: Dâru’l-Ḫulefâ, 1406), 2/439; Tüsterî, Tefsîrü’l-Kurâni’l-’Azim, 134; İbnü’l-

Arabî, el-Fütûḥâtü’l-Mekkiyye, 1/530; Muhammed b. Abdulkerim el-Kesnezânî, Mevsû’atü’l-

Kesnezânî fîmâ ıstalaha âleyhi Ehlü’t-tasavvuf ve’l-’irfân (Dımaşk; Beyrut: Mektebetu Dâru’l-

mehebbe; Dâru Âye, 1426/2005), 17/230. 
2 Müslim, el-Câmiʿu’s-saḥîḥ, 4/2119. 
3 Müslim, el-Câmiʿu’s-saḥîḥ, 1/2171. 
4 es-Sülemî, Tefsîrü’s-Sülemî, 2/201; Kuşeyrî, Letâifü’l-işârât, 2/366. 
5 Ebû Tâlib el-Mekkî, Kûtu’l-Kulûb fî Mu’âmeleti’l-mahbûb ve Vasfi Tarîki’l-mürîd ilâ Makâmi’t-

Tevhîd, 1/306, 2/129. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

105 

“havf”, “recâ”dan daha fazla olmalıdır. Buna mukabil Allah’la arası iyi, her halukarda 

O’na itaat eden kulda ise “recâ” ve “havf”  eşit olmalıdır. Bununla birlikte Gazzâli, 

“sizden biriniz Rabbine hüsn-i zan beslemeden kesinlikle ölmesin!”1 hadisini delil 

göstererek ölüm yaklaşınca kulun hangi hal üzere olduğunu gözardı edip bu durumda 

kul için “recâ”yı uygun görmüştür.2  Sâlik için ümitsizliğin haram olduğu yönünde 

görüş belirten Gazzâlî’ye göre Allah’a en yakın olan ibadetler O’na en sevimli 

olanlardır. Bundan dolayı da o, “recâ” ile amel etmeği “havf”la amel etmekten daha 

faziletli olduğunu görmüştür.3  Onun düşüncesinde ümitsizliğe kapılıp ameli terkeden 

de havfla sürekli amel eden de tedavi edilmeleri gereken iki hastadırlar. Çünkü ikisinde 

de ifrât ve tefrît söz konusu olup bu da İslâm kültüründe bilinen “işlerin en hayırlısı 

orta (mu’tadil) olanıdır”4 temel prensibine aykırıdır.5 

Sonuç olarak, sûfîlerin insan için saydığı olumsuz niteliklerden biri de 

ümitsizlik (ye’s, yeis)dir. Sûfîlere göre sâlik, bu illetten kurtulmalıdır. Bundan 

kurtulmanın yolu da sâlikin “recâ” ve “havf” makâmlarına ulaşmasıyla mümkündür. 

Fakat bu iki makâm da avâmın menzilelerindedir. Mâmâfih sûfîler, ümitsizlik 

hastalığından kurtulmanın çözümünü sunarak bu konuda klasik müfessirlerden 

ayrılmaktadırlar. Nitekim klasik müfessirler bu konuyu genel olarak îmânî açıdan 

değerlendirdiklerinden daha önce bahsedilmiştir. Tasavvuf sisteminde ümitsizlik 

meselesinin “recâ” ve “havf” makâmlarıyla açıklanmasının sebebi de ümitsizlik 

halindeki sâliki bu durumdan kurtarmaktır.   

2.2.8. Tartışmacılık (Cedel) 

Kur’an’da insanın cedelci olduğunu “ل-د-ج”  kök harflerinden müştak 

sözcüklerle ifade edilmektedir.6 Batı dilinde dialectica Arapçada “cedel” veya “cedl” 

kelimesi ve bundan türemiş ifadeler birçok anlama gelmektedir. Tartışmak, sert 

tartışmak, şiddetli düşmanlık, ipi sağlamca bükmek ve germek, deve yuları,  zırh, birini 

                                                 
1 Aḥmed b. Ḥanbel, Müsnedü’l-İmâm Aḥmed b. Ḥanbel, 22/366. 
2 Gazzâlî, İḥyâʾu ʿUlûmi’d-Dîn, 4/167; Hüccetü’l-İslâm Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. 

Muhammed b. Ahmed el-Gazzâlî el-Gazzâlî, el-Erbaʿîn fî uṣûli’d-dîn (Beyrut: Dâru kütübi’l-

’ilmiyye, ts.), 122. 
3 Gazzâlî, İḥyâʾu ʿUlûmi’d-Dîn, 4/144. 
4 Ebû Bekr Aḥmed b. el-Ḥüseyin b. ʿAlî el-Ḫüsrevcirdî el-Beyhaḳî, Şuʿabu’l-Îmân, thk. ʿAbdulʿaliyy 

ʿAbdulḥamîd (Riyad: Mektebetu’r-Ruşd, 1423), 8/558. 
5 Gazzâlî, İḥyâʾu ʿUlûmi’d-Dîn, 4/146. 
6 Kehf, 18/54. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

106 

yere düşürmek, sara hastalığı, olgunlaşmamış hurma, şahin, vücuttaki uzuvlar, konak, 

sert mizaclı olmak, sağlamlılık, yer, danenin başakta olgunlaşması, oval ve dirsek 

kemiği bu anlamların başında zikretmek mümkündür.1  

Sonuç olarak bu kelime terminolojik açıdan müsbet anlamlara gelebildiği gibi 

menfî anlamlar da barındırmaktadır. Kur’an’da da örneğin “Rabbinin yoluna hikmetle 

ve güzel öğütle davet et; onlarla en güzel yöntemle tartış. Kuşkusuz senin rabbin, 

yolundan sapanların kim olduğunu en iyi bilendir; O, doğru yolda bulunanları da çok 

iyi bilir.” (Nahl, 16/128) âyetin de görüldüğü üzere kimi âyetlerde olumlu anlamda 

kullanılmakla birlikte zira bu âyette Hz. Peygamber’e, müşriklerle “cedel” emri 

verilmiştir ki bu da övülen bir davranıştır.2 Fakat bu kelimenin insan cinsi için 

kullanıldığı bir âyet vardır ki bu âyette de insanın bu nitelikle nitelendiğini ve bunun 

insan için olumsuz bir sıfat olduğu bildirilmektedir. O âyette şöyledir: “Biz bu 

Kur’an’da insan için her şeyden örnekler verdik. İnsan ise her şeyden daha çok cedelci 

(tartışmacı)dır.” (Kehf, 18/54) 

2.2.8.1. Kur’an’da Cedel 

Kur’an’da insanın cedelci, tartışmacı kimliği daha önce ifade edildiği gibi 

 kök harflerinden müştak kelimeler ve bu sözcükten türemiş ifadelerle ”الجدل“

bildirilmektedir. Bu terim ve türevleri tekrarlarıyla birlikte Kur’an’da yirmi dokuz (29) 

âyette geçmektedir ki bunlardan üçü isim şeklinde olup diğerleri ise fiîl kalıbıyladır. 

Bunlar arasında yine daha önce belirtildiği gibi bu kelime sadece bir âyette insan cinsi 

için Arapça nahiv ilmi açısından “temyîz” olarak kullanılmıştır ve bu durumun insan 

için olumsuz bir nitelik olduğu anlaşılmaktadır.3 Ayrıca bazı Kur’an âyetlerinde insan 

cinsinin tamamı değil de bir kısmı Allah ve âyetleri hakkında bilgisizce cedelcilik 

yaptığı ve bunun doğru bir tutum olmadığı zikredilmektedir. Sözgelimi “İnsanlardan 

bazıları Allah hakkında bilgisizce tartışır da her azgın şeytana uyar” (Hac, 22/3) 

âyetinde Allah, “Onlar, kendilerine gelmiş bir delil olmaksızın, Allah'ın âyetleri 

hakkında mücadele ederler. Bu durum, Allah katında ve iman edenler yanında büyük 

                                                 
1 Ḫalîl b. Aḥmed, Kitâbu’l-ʿAyn, 6/79-80; İbn Dureyd, Cemheretu’l-Luğa, 1/448, 449; Ezherî, 

Tehẕîbu’l-Luğa, 10/342; Ebû Naṣr el-Cevherî, Tâcu’l-Luğa ve Ṣıḥâḥu’l-ʿArabiyye, 4/1653, 1654; İbn 

Fâris, Mucmelu’l-Luğa, 1/179; İbn Manẓûr, Lisânü’l-ʿArab, 11/103, 104. 
2 Ebu’l-ʿAbbâs Şihâb ed-Dîn Aḥmed b. Yûsuf b. ʿAbdiddâîm es-Semîn el-Ḥalebî, ʿUmdetu’l-Ḥuffâz fî 

Tefsîri Eşrefi’l-Elfâẓ, thk. Muḥammed Bâsil ʿUyûn es-Sûd (b.y.: y.y., 1417), 1/313. 
3 Fuâd Abdulbâkî, el-Muʿcemü’l-müfehres li-elfâẓi’l-Ḳurʾâni’l-Kerîm, 165. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

107 

bir buğzu gerektirir. İşte Allah, her böbürlenen zorbanın kalbini öyle bir tabiat ile 

mühürler” (Mü’min, 40/35) âyetinde ise O’nun âyetleri hakkında her hangi bir 

dayanağı olmadan tartışanlar azarlanmıştır. Kur’an’a göre Allah ve O’nun âyetleri 

hakkında her hangi bir delilleri olmadan tartışanlar yani bu konuda cedelci olanlar 

kalplerinde kibir bulunan kafirlerdir ve onların Allah’ın azabından kaçıp sığınabilecek 

bir yerleri de yoktur.1   

Müfessirler,  Kur’an’da geçen “cedel” terimini düşmanlık, hakkı kabul 

etmemek, doğru yolu gösterene itiraz etmek ve sözle karşı çıkmak şeklinde 

açıklamışlardır. Onlardan bazıları, Kur’an’da insanın cedelci yönünün zikredildiği 

bütün âyetlerin insanların peygamberlerine düşmanca davranması ve onların 

getirdikleri tevhîd inancına karşı çıkmaları anlamında olduğunu iddia etmişlerdir.2 

Müfessirlerin çoğu ise insanın cedelci olduğunu bildiren âyetten birkaç âyet sonra 

gelen “kafir olanlar ise hakkı yok etmek için mücadele ederler” (Kehf, 18/56) âyetine 

dayanarak buradaki insanın “kâfir” insan olduğu yönünde görüş belirtmişlerdir.3 

Bununla birlikte bazı müfessirler, “cedelcilik”in imanî açıdan fark etmeksizin insanın 

cevherinde, fıtrat ve mizacında var olduğunu, onun bu nitelikten berî olmadığı hatta 

bu özelliğin mükellef olan cinlere göre insanda daha çok olduğunu söylemişlerdir. 

Nitekim “De ki: Bana, cinlerden bir topluluğun dinledikten sonra gidip; biz gerçekten 

hayranlık uyandıran bir Kur'an dinledik, dedikleri, vahyolundu. Her konuda doğru 

yola iletiyor; ona iman ettik. Artık kesinlikle Rabb'imize hiçbir şeyi ortak 

koşmayacağız.” (Cin, 72/1, 2) âyetlerinde bildirildiği gibi cinler hiç itiraz etmeden yani 

“cedelcilik” yargısına girmeden insanlardan farklı olarak Kur’an’ı, dolayısıyla da Hz. 

Muhammed (s.a.v. )’in peygamberliğini kabul etmişlerdir.4  Ayrıca Kur’an bir bütün 

                                                 
1 Mü’min, 40/4, 56, Şûrâ, 42/35. 
2 et-Taberî, Câmiu’l-Beyân An Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, 18/48; İbn Ebî Ḥâtim, Tefsîru’l Ḳurʾâni’l-ʿAzîm, 

7/2368; Mekkî b. Ebî Ṭâlib, el-Hidâye ilâ bulûġi’n-nihâye fî ʿilmi meʿâni’l-Ḳurʾân ve tefsîrihî ve 

aḥkâmihî ve cümelin min fünûni ʿulûmih, 6/4409; İbn ʿAṭiyye, el-Muḥarreru’l-Vecîz fî Tefsîri’l-

Kitâbi’l-ʿAzîz, 3/524; Semîn el-Ḥalebî, ʿUmdetu’l-Ḥuffâz fî Tefsîri Eşrefi’l-Elfâẓ, 269. 
3 Yaḥyâ b. Sellâm, Tefsîru Yaḥyâ b. Sellâm, 1/193; Zeccâc, Meʿâni’l-Ḳur’ân ve İʿrâbuhu, 3/296; 

Mâturîdî, Teʾvîlâtu Ehli’s-Sunne, 7/185; Ebû’l-Leys̱ es-Semerḳandî, Baḥru’l-ʿUlûm, 2/351; Mekkî b. 

Ebî Ṭâlib, el-Hidâye ilâ bulûġi’n-nihâye fî ʿilmi meʿâni’l-Ḳurʾân ve tefsîrihî ve aḥkâmihî ve cümelin 

min fünûni ʿulûmih, 6/4410; Ebû el-Ḥasan ʿAlî b. İsmail b. Sîde el-Mursî İbn Sîde, el-Muḥkem ve’l-

muḥîṭu’l-aʿẓam, thk. ʿAbdulfettâh es-Seyyid Selîm, Fayṣal el-Ḥafeyân (Kahire: Maʿhedi’l-

Maḫṭûṭâti’l-ʿArabiyye, 1424), 8/552; Ebû’l-Ḥasen ʿAlî b. Aḥmed b. Muḥammed b. ʿAlî en-Nîsâbûrî 

el-Vâḥidî, el-Vasîṭ fî Tefsîri’l-Ḳur’âni’l-Mecîd, thk. Heyet (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1415), 

3/154. 
4 Mâturîdî, Teʾvîlâtu Ehli’s-Sunne, 7/185; el-İsfahânî, Müfredâtü elfâẓi’l-Ḳurʾân (el-Müfredât fî 

ġarîbi’l-Ḳurʾân), 703; İbn ʿAṭiyye, el-Muḥarreru’l-Vecîz fî Tefsîri’l-Kitâbi’l-ʿAzîz, 3/524. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

108 

olarak incelendiğinde de insanın bu yönüne dikkat çekildiği görülmektedir. Zira birçok 

âyette onun bu vasfına değinilmektedir.1  

Müfessirlerden Fahrüddîn Râzî (ö. 606/1210), övülen ve yerilen olmak üzere 

cedelciliği ikiye ayırmaktadır. Ona göre bâtılın varolması, mülk edinmek ve mevki 

makam sahibi olmak için yapılan cedel zem edilen cedelciliktendir. Buna mükabil, 

hakkın yerine getirilmesi, Allah yoluna davet ve O’nun dinini müdafaa için yapılan 

mücadele medh edilen cedelciliktendir.2 Cedelcilikte serdedilen delillere de değinen 

Râzî, asıl cedelciliğin cedelde delillerle rakibi susturmak ve tartışmadan çekilmesini 

sağlamak olduğunu belirtmiştir. Onun anlayışında cedelcilikte kullanılan deliller de 

fâsid, asılsız veya sağlam, doğru öncüllerden oluşur ki sağlam mükaddimelerden 

oluşan delillerin kullanıldığı cedelcilik Kur’an’da “onlarla en güzel yöntemle tartış 

(cedel).” (Nahl, 16/125) buyruğunda haber verilen “cedel-i ahsen” diye isimlendirmesi 

mümkün olan, cedel çeşidindendir. Ona göre Allah’ın dinine davet ya kat’i delillerle 

ya da zannî delillerle yapılmaktadır ki birincisi hikmet ikincisi ise Türkçede güzel öğüt 

şeklinde tercüme edilen mev’izey-i hasenedir. Cedel ise bu ikisinden farklıdır. 

Anlamında rakibi susturmak, başka bir ifadeyle alt etmek anlamı olduğu için davet 

çeşitlerinden değildir. Bundan dolayı da Allah, Nahl sûresi 125. Âyetinde Hz. 

Peygamber (s.a)’e hikmet ve güzel öğütle davet etmeyi emretmişken, cedelle 

emretmemiştir.3 

Her ne kadar müfessirler insanın cedelcilik yönünün olumlu mu olumsuz mu 

olduğunu doğrudan izah etmemişlerse de bu niteliğin “kâfir” insan için olduğu 

yönünde görüş belirtmelerinden dolayı bu niteliği negatif bir sıfat olarak gördükleri 

söylenebilmektedir. Kur’an’dan da insanın bu vasfının onun için menfî olduğu 

çıkarımını yapmak mümkündür. Çünkü insanın cedelcilik vasfını bildiren âyetin diğer 

parçasından anlaşılmaktadır ki o da şöyledir: “Andolsun, biz bu Kur’an’da insanlar 

için her türlü misali değişik şekillerde açıkladık.” (Kehf, 18/54)  Bir de “İnsanı bir 

damla sudan yarattı; fakat görürsün ki o, yaratıcısına apaçık bir muhalif olup 

çıkmıştır” (Nahl, 16/4) âyetinden bu niteliğin insan için olumsuz bir sıfat olduğunu 

çıkarmak mümkündür. Çünkü burada geçen ve “mühalif” diye çevrilen “hasîm” 

                                                 
1 Fuâd Abdulbâkî, el-Muʿcemü’l-müfehres li-elfâẓi’l-Ḳurʾâni’l-Kerîm, 165. 
2 Râzî, Mefâtîḥu’l-Ğayb, 5/320. 
3 Râzî, Mefâtîḥu’l-Ğayb, 20/287. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

109 

kelimesi de insanın cedelcilik karekteriyle ilgilidir ve Kur’an, bunu insan için hoş 

karşılamamaktadır. Zira “Bizim tanrılarımız mı hayırlı, yoksa o mu? dediler. Bunu 

sana ancak tartışmak için söylediler. Doğrusu onlar kavgacı bir toplumdur.” (Zührûf, 

43/58) âyetinde bu iki kelime beraber ve müşrikleri azarlamak için zikredilmişlerdir. 

Ayrıca Hz. Peygamber (s.a)’in “doğru yolu bulduktan sonra sapıtan hiçbir kavim 

yoktur ki kendilerine cedel verilmemiş olsun”1 hadisi de bunu göstermektedir.  Bu 

hadise göre toplumları doğru yoldan çıkaranın cedelci tutumları olduğu aşikardır.   

Neticede “cedelcilik” vasfının Kur’an bağlamında insan için olumsuz bir nitelik 

olduğunu söylemek doğru olarak kabul edilebilmektedir.    

2.2.8.2. Tasavvufta Cedel 

Tasavvufî düşüncede cedelcilik Kur’an bağlamında değerlendirilmiştir. Zira 

Allah dostları, “Rabbinin yoluna hikmetle ve güzel öğütle davet et; onlarla en güzel 

yöntemle tartış (cedel). Kuşkusuz senin rabbin, yolundan sapanların kim olduğunu en 

iyi bilendir; O, doğru yolda bulunanları da çok iyi bilir.” (Nahl, 16/125) “Bizim 

ilâhlarımız mı daha hayırlıdır, yoksa o mu?" Bu misâli sırf seninle tartışmak (cedel) 

için ortaya attılar. Doğrusu onlar çok kavgacı bir topluluktur.” (Zuhruf, 43/58) 

“İnsanlardan kimi de vardır ki ne bir bilgiye, ne bir delile, ne de aydınlatıcı bir kitaba 

dayanmaksızın Allah hakkında tartışır.” (hac, 22/8) âyetlerine dayanarak bu vasfın 

sâlik için zararlı ve istenmeyen bir nitelik olduğunu bildirmişlerdir.2  

Tasavvufî düşüncede tartışan, cedele tutuşan iki kişi biri diğerini yenmek 

isteyen, onda hâkimiyet kurmaya çalışan, onu etkisi altına almak için uğraşan inatlaşan 

iki tekkeye, kafa tokuşturan iki koça ve savaşan iki devlet başkanına 

benzetilmektedirler. Bu benzetmelerde olduğu gibi iki taraftan her biri diğerinin 

üstünlüğünü kabul etmeye yanışmadığından bu nevî mücadeleden hayır beklemek 

doğru olmadığı gibi cedelcilikten de olumlu bir sonuç ortaya çıkmamaktadır. Ayrıca 

cedelci olan cedele daldığında savunma psikolojisiyle hareket ettiğinden hiçbir şekilde 

ikna olmamaya karar vermektedir. İkna olmamaya karar vereni de doğru yola 

getirmenin imkânsız olduğu da Kur’an nassıyla sabit olup o da “Eğer biz onlara 

melekleri indirsek, ölüler onlarla konuşsa ve her şeyi karşılarına toplasaydık, Allah 

                                                 
1 Ebû ʿAbdullâh Muḥammed b. Yezîd el-Ḳazvînî İbn Mâce, Sunenu İbn Mâce, thk. Muḥammed Fuâd 

ʿAbdulbâḳî (b.y.: Dâru ʾİḥyâʾi’l-Kutubi’l-ʿArabiyye, ts.), 1/19. 
2 Râğıb el-Iṣfehânî, eẕ-Ẕerîʿa ilâ Mekârimi’ş-Şerîʿa, 58. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

110 

dilemedikçe, yine de inanmazlardı; fakat onların çoğu bunu bilmiyorlar.” (Enâm, 

6/11) âyetidir.1 

İnsan için “cedelcilik” kimliği, sûfîlerin düşüncesinde olumsuz niteliklerden 

biri olarak kabul edilmektedir. Buna binaen kimi sûfîler kitaplarında “münâfıkların 

Kur’an’la cedelciliği” şeklinde başlık açıp bu niteliğin aslında münâfıkların 

özelliklerinden olduğunu delilleriyle sunmuşlardır. Onların sunduğu delillerden biri de 

Hz. Peygamber (a.s)’in “ümmetim adına beni en çok korkutan dili bilen (diliyle âlim, 

ameli ve kalbiyle câhil) münâfıklardır.”2  Hadisi ve Hz. Ali (r.a)’ye nisbet edilen “gün 

gelecek Allah, cedelcilik ve dünya için olmak üzere üç sınıf insan Kur’an’ı okuyacaktır 

ve bu üç sınıftan her biri de amacına ulaşacaktır.”3 Sözüdür. Sûfîler, mürîd için bu 

vasfı çirkin görmüşlerdir. Bundan dolayı da asıl olanın cedelcilik değil de mü’mine 

saadet kapılarını açan amel, yani Allah için harekete geçmek olduğunu Ma’ruf-i Kerhî 

(ö. 200/815-16[?]) “Allah (c.c), bir kula hayır diledi mi ona amel kapısını açar, 

cedelcilik kapısını ise kapatır. Allah (c.c), bir kula şer diledi mi ona amel kapısını 

kapatır cedelcilik kapasını açar.” şeklinde ifade etmiştir.4 Mâmâfih tasavvufî 

düşüncede cedelcilik nefsin ayıplarından sayılmaktadır. Sûfîlere göre gaflet üzere 

münâzaraya dalan kişilerde cedelcilik ayıbı ortaya çıkmaktadır ki bu da kişi için 

olumsuz niteliklerden olup ondan korunmak icap etmektedir. Bunun aksine mürîd, 

cedelcilik illetine sevkeden münâzaradan sakınıp nasihat erdemiyle kendini 

donatmalıdır.5  

Kendilerine “Hayatım ve ölümüm Allah içindir.” (En’am, 6/162) Kur’an 

buyruğunu temel dayanak edinen sûfîlere göre cedel, Allah için O’nun düşmanlarına 

karşı yapıldığı gibi, O’nun takdirine tam bir teslimiyetle boyun eğmemek anlamında 

Allah’a karşı da yapılabilmektedir. Onların anlayışında Hakk için yapılan övülen 

cedelden sayılırken O’na karşı yapılan ise Allah’ın takdir ettiğine muhâlefet 

                                                 
1 Râğıb el-Iṣfehânî, eẕ-Ẕerîʿa ilâ Mekârimi’ş-Şerîʿa, 187. 
2 Aḥmed b. Ḥanbel, Müsnedü’l-İmâm Aḥmed b. Ḥanbel, 1/289. 
3 Ebû Muḥammed ʿAbdullâh b. ʿAbdurrahman et-Temîmî ed-Dârimî, Sunenu’d-Dârimî, thk. Ḥuseyn 

Selîm ʾEsed ed-Dârânî (b.y.: Dâru’l-Muğnî, 1412), 4/2097. 
4 Ebû ʿ Abdullâh b. Muḥammed b. Muḥammed el-ʿUkberî İbn Baṭṭa, el-İbânetu’l-Kubrâ, thk. Rıḍâ Muʿṭî 

vdğr. (Riyad: el-Mektebu’l-İslâmî, 2005), 2/510; Ebû Nuaym Ahmed b. Abdillâh b. İshâk el-İsfahânî, 

Sıfetü’n-nifâk ve ne’tü’l-münâfikîn, ed. Âmir Hasan Sabrî (Lubnan; Beyrut: el-Beşâiru’l-İslâmiye, 

2001–1422), 158; Kuşeyrî, Letâifü’l-işârât, 2/404. 
5 es-Sülemî, Tabakâtü’s sûfiye, 318. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

111 

olabileceğinden şirk olup bunu caiz görmek de dinden çıkmaktır.1 Allah dostlarının bu 

anlayışına göre “cedelcilik”, özünde sâlik için olumlu veya olumsuz bir tutum 

olmaktan ziyade kim için ve kime karşı yapıldığında bir sonuca bağlanmıştır. Burada 

ricâlullah, klasik müfessirlerden farklı olarak “cedelcilik”i Allah’ı merkeze koyarak 

değerlendirmişlerdir. Zira söz konusu müfessirler, bu konuda evliyâullah’ın aksine 

Allah değil de insan bağlamında bu meseleyi açıkladıkları savunulabilmektedir.  

2.2.9. Zalimlik (Zulm) 

Arapça bir kelime olarak “م-ل-ظ” “z-l-m” kök harflerine sahip kelimeler 

sözlükte başkasının hakkını almak, bir şeyi olması gereken yere koymamak, daha önce 

kazılmamış yeri kazmak veya kazılmaması gereken yerin kazılması, kar, dolu suyu, 

diş parıltısı, erkek deve kuşu, göz kamaşması, gece karanlığı, doğru yoldan sapmak, 

fakat “yol” kelimesiyle kullanıldığında o yoldan sapmamak, şirk (Allah’a ortak 

koşmak),  hak sabiplerini haklarından alıkoymak, bir şeyi azaltmak, ham sütün içilmesi 

ya da o sütün kendisi, duvarı nakışlı ev gibi anlamlara gelmektedir. Zulüm, aslında 

haddi aşmak, haksızlık yapmak, adaletsiz olmak, zorbalık, gaddarlık, hak yemek, 

insafsızlık vb. demektir. İslamî litaratürde de bu en son zikredilen anlamı ön plana 

çıkmaktadır. Ayrıca “Kurt otlatan zulmetmiştir” darb-ı meselinde olduğu gibi 

“Babasına benzeyen zulmetmemiştir” deyiminde de “zulüm”, bir şeyin yerli yerinde 

olmaması anlamındadır.2  

Aslı itibariyle “z-l-m” harflerinden türetilmiş kelimeler anlam bakımından 

Kur’an’da anahatlarıyla iki grup altında toplanılabilmektedir. Bunlardan biri “zulmet” 

diğeri ise “zulüm” manalarıdır. Bu kelimenin geçtiği âyetler irdelendiğinde zulmetle; 

cahillik, şirk, fısk gibi nurun zıddı maddi manevî karanlık, başka bir ifadeyle bu 

sözcüğün fer’ (asıl olmayan, arızî), zulümle de genel olarak zalimlik yani bu kelimenin 

asıl anlamı ifade edildiğini görmek mümkündür. Sözgelimi bu kelime, “Âyetlerimizi 

yalanlayanlar karanlıklarda kalmış sağır ve dilsizlerdir. Allah kimi dilerse onu 

saptırır ve kimi dilerse onu doğru yola koyar.” (Enâm, 6/39)  âyetinde bu sözcüğün 

fer’, “Sonra Kitab'ı, kullarımız arasından seçtiklerimize verdik. Onlardan 

                                                 
1 Kuşeyrî, Letâifü’l-işârât, 2/404. 
2 Ḫalîl b. Aḥmed, Kitâbu’l-ʿAyn, 8/162-164; İbn Dureyd, Cemheretu’l-Luğa, 2/934; Ebû Naṣr el-

Cevherî, Tâcu’l-Luğa ve Ṣıḥâḥu’l-ʿArabiyye, 6/1977-1979; İbn Manẓûr, Lisânü’l-ʿArab, 12/373-380; 

Cürcânî, Kitâbu’t-Taʿrîfât, 144. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

112 

(insanlardan) kimi kendisine zulmeder, kimi ortadadır, kimi de Allah'ın izniyle 

hayırlarda öne geçmek için yarışır. İşte büyük fazilet budur.” (Fâtır, 35/32) 

âyetindeyse asıl anlamıyla kullanılmıştır.1  

2.2.9.1. Kur’an’da Zalimlik  

Kur’an’da “zülum” ifade eden kelimer tekrarlarıyla birlikte iki yüz seksen 

dokuz (289) defa geçmekte olup bunların yüz yetmiş dokuzu (179) isim, diğerleri de 

mâzî ve muzâri’ fiil kalıbındadır.2 

Allah’ın sevmediği3 ve lânet ettiği4  yani merhametinden uzak tutuğu kişilerin 

niteliği olarak bildirilen “zulüm” Kur’an’da doğrudan insan için iki âyette 

geçmektedir. Bu âyetlerin birinde zalimlikle birlikte insanın nankörlüğü, diğerinde ise 

cahilliği zikredilmektedir. O ikisi de “O size istediğiniz her şeyi verdi. Allah’ın 

nimetlerini saymaya kalksanız başa çıkamazsınız. Şu bir gerçek ki insanoğlu çok zalim, 

çok nankördür!” (İbrahim, 14/34) ve “Biz emaneti göklere, yerküreye ve dağlara teklif 

ettik, ama onlar bunu yüklenmek istemediler, ondan korktular ve onu insan yüklendi. 

Kuşkusuz insan çok zalim, çok cahildir.” (Ahzâb, 33/72) âyetleridir.  İnsanın zalim 

olduğunu haber veren bu iki âyette de “zulüm” kelimesi “feûl” vezninde mübalağa 

sığasıyla kullanılmış olup bu olumsuz niteliğin insanda çokca, fazlaca bulunduğu 

belirtilmiştir. Buna göre insanın çok zalim olduğu Kur’an’la sabittir sonucunu buradan 

çıkarmak mümkündür. 

İnsanın aşırı derecede zalim olduğunu bildiren yukarıdaki iki âyetin tefsiri; 

genellikle onun Allah’ın halifesi olma emanetine riâyet etmemek suretiyle yanlış 

yapması, bu şekilde kendine zulmetmesi, O’na şükretmesi gereken yerde nankörlük 

etmesi veya şükretmesi icab eden yerde Rabbine nankörce karşılık vermesi böylece 

Allah için benzerler uydurması, tevhîd inancını yok sayması, başka bir ifadeyle 

Allah’a ortak koşması şeklindedir. Buna göre de buradaki zalim insan, müvahhid 

olmayan insandır. Yani bu iki âyette geçen zalim insan, inanç bakımından mü’min 

olmayandır. Bu anlamda bazı müfessirler, kâfir insanın Rabbine karşı gelmesinden 

veya küfrü sebebiyle kendine zulmettiğini ifade etmişlerdir. İbn Âbbas (r.anhma)’tan 

                                                 
1 el-İsfahânî, Müfredâtü elfâẓi’l-Ḳurʾân (el-Müfredât fî ġarîbi’l-Ḳurʾân), 537. 
2 Fuâd Abdulbâkî, el-Muʿcemü’l-müfehres li-elfâẓi’l-Ḳurʾâni’l-Kerîm, 434-438. 
3 Âlî ‘İmrân, 3/57, 140, Şûrâ, 42/40. 
4 Hûd, 11/18, Mü’min 40/52. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

113 

gelen bir rivayete göre “Şübhesiz insan çokca zalim çokca nankördür”1 âyetinde geçen 

insanla, Ebû Cehil kastedilmektedir ki bu rivayet de buradaki insanın kafir insan 

olduğunu desteklemektedir. Bu minvalde kimi müfessirlere göre bu âyetlerde geçen 

“insan” lafzı ‘Asr suresinde geçen “insan” kelimesi gibi, cins ismi olup bununla sadece 

kafir insan kasdedilmiştir. Zira bu sûrede geçen “insan” sözcüğü her ne kadar cins 

isim, yani imanî açıdan farketmeksizin bütün insanları kapsasa da iman edenler, sâlih 

amel işleyenler, hakkı ve sabrı tavsiye edenler hüsranda olacaklardan hariç 

tutulmasından2 buradaki “insan” kelimesiyle kâfir olan insan amaç edindiği 

anlaşılmaktadır.3 

Müfessirlerden Fahreddîn er-Râzî (ö. 606/1210), zulmün tanımında geçen bir 

şeyin olması gereken yerde olmaması anlamına riâyet ederek şöyle demiştir: “İnsanın 

cibiliyetinde unutmak var olduğundan Yaratıcısı tarafindan ona bir nimet verildiğinde 

anında o nimeti unutur ve şükretmemek suretiyle bu konuda zulme düşmektedir.” Ona 

göre insan, bu durumda zalim olmakla birlikte, aciz ve kusurludur. Onun aciz ve 

kusurlu olması sebebiyle onda Allah’ın “gafûr” (günahları çokca bağışlayan) vasfı 

tecelli etmektedir. Nitekim “muhakkak Allah çokca bağışlayan ve çokca merhamet 

edendir” (Nahl, 16/18) buyurulmaktadır.4 Onun anlayışında zulüm, insanın şe’ninden, 

yani karekteristik özelliklerindendir. İnsan,  Allah’a karşı gelmekle zulmetmektedir.  

Fakat bu konuda insanlar ikiye ayrılmaktadır. Onlardan bazıları halifelik emanetine 

riâyet etmemekle zalimlik vasfıyla kalırken bir kısmı da halifelik emanetine vefâ 

göstererek zulmü terk etmişlerdir. “Îmân edip îmanına zulüm karıştırmayanlar” 

(Enâm, 6/82) âyetinde bu durum anlatılmaktadır. Ezcümle er-Râzî, diğer müfessirlerin 

aksine yukarıda geçen âyetlerde insan için zikredilen zalimlik vasfının sadece kafir 

insan değil, mü’min olsun veya olmasın bütün insan cinsine şâmil geldiğini, insanın 

                                                 
1 İbrahim, 14/34. 
2 ‘Asr, 103/1-3. 
3 Muḳâtil b. Suleymân, Tefsîru Muḳâtil b. Suleymân, 2/407; et-Taberî, Câmiu’l-Beyân An Te’vîli Âyi’l-

Kur’ân, 16/17; Zeccâc, Meʿâni’l-Ḳur’ân ve İʿrâbuhu, 3/164; Mâturîdî, Teʾvîlâtu Ehli’s-Sunne, 6/398, 

8/421; Ebû’l-Leys̱ es-Semerḳandî, Baḥru’l-ʿUlûm, 2/245; Mekkî b. Ebî Ṭâlib, el-Hidâye ilâ bulûġi’n-

nihâye fî ʿilmi meʿâni’l-Ḳurʾân ve tefsîrihî ve aḥkâmihî ve cümelin min fünûni ʿulûmih, 5/3822; 

Mâverdî, en-Nuket ve’l-ʿUyûn, 4/430; Ebû’l-Ḥasen ʿAlî b. Aḥmed b. Muḥammed b. ʿAlî en-Nîsâbûrî 

el-Vâḥidî, et-Tefsîru’l-Basîṭ (b.y.: y.y., 1430), 12/483; Ebû’l-Muẓaffer Manṣûr b. Muḥammed el-

Mervezî es-Semʿânî, Tefsîru’l-Ḳur’ân, thk. Yâsir b. İbrâhîm-Ğanîm b. ʿAbbâs (Riyad: y.y., 1418), 

3/119; Zemaḫşerî, el-Keşşâf ʿan Ḥaḳâîḳı Ğavâmiḍi’t-Tenzîl, 2/557; Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn 

ʿAbdurraḥmân b. ʿAlî b. Muḥammed el-Bağdâdî İbnü’l-Cevzî, Zâdu’l-Mesîr fî ʿİlmi’t-Tefsîr, thk. 

ʿAbdurrezzâḳ el-Mehdî (Beyrut: y.y., 1422), 2/514. 
4 Râzî, Mefâtîḥu’l-Ğayb, 19/100. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

114 

yapısında var olan zalimlik vasfının da Allah’a isyan etmekle ortaya çıktığını 

savunmaktadır.1  

Neticede zalimlik vasfı, Kur’an bağlamında insan için olumsuz bir niteliktir. 

Kur’an’da bu nitelikle nitelenenin kâfir mi mü’min mi olduğu ihtilaflı olmakla birlikte 

çoğu müfessirlere göre Kur’an’ın zalimlikle itham ettiği kafir insandır. Bu manada 

Kur’an’a göre “zalimlik” menfî bir vasıftır ve bununla zalimliğin bilinen ve meşhur 

olan haksızlık yapmak, adaletsiz olmak, zorbalık, gaddarlık, hak yemek, insafsızlık vb. 

anlamları değil de bir şeyi olması gereken yere koymamak, şirk gibi manalara gelecek 

şekilde kullanılmaktadır. Nitekim doğrudan insanın zalimliğini belirten ve yukarıda 

geçen o iki âyetin zahirinden de bu sonuç ortaya çıkmaktadır. Yani Kur’an, insanın 

Allah’ın emirlerine karşı gelmekle zalimlik vasfına böründüğünü bildirmektedir. Her 

ne kadar insanın karekterinde bu olumsuz nitelik bulunsa da îmânla, kişi bundan 

kurtulabilmektedir. Bundan dolayı da mü’min insanın bu olumsuz nitelikten berî 

olduğunu söylemek mümkündür.   

2.2.9.2. Tasavvufta Zalimlik  

Sûfîlerin hâl dilinde, Kur’an bağlamında insan için olumsuz olan niteliklerden 

biri de zulümdür. Sûfîlere göre zulüm, nefsin hevâ ve hevesine uyulması, -bu da şirke 

yakın olduğundan zulmün en şiddetlisidir- kişinin mâsîvayla iştiğal etmesi ve 

şehvetlerin peşinden koşup gereksiz şeylere dalmasıdır.2 Allah dostlarının zulme 

getirdikleri bu tanım, onun bir şeyin olması gereken yerde olmaması anlamıyla doğru 

orantılıdır. Ricâlullahın anlayışında sâlik, ihtiyaç anında mahlûkata yönelir, kalbini 

yardım istemede onlara bağlar ve onlardan beklenti içinde olursa bir şeyi yerli yerine 

koymamış olur ki bu da zulümdür. Evliyâullaha göre sâlik, ne zaman, nerede, ne 

sebeple ve kim için yapması gerekeni doğru bir şekilde yapmalıdır. Bundan dolayı da 

Allah dışındaki varlıklara sadece umit bağlamak değil onlara mahabbet beslemek dahi 

zulümdür. Çünkü bu durumda mürîd, sevgisini olmaması gereken yere koymuş 

sayılmaktadır.3 

                                                 
1 Râzî, Mefâtîḥu’l-Ğayb, 25/188. 
2 es-Sülemî, Tefsîrü’s-Sülemî, 1/120, 1/224, 1/298; Kuşeyrî, Letâifü’l-işârât, 3/116. 
3 Kuşeyrî, Letâifü’l-işârât, 2/83, 3/116. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

115 

Sûfîlere göre zulüm; affedilen, affedilmeyen ve sahibini hesaba çektiren olmak 

üzere üç çeşittir.1 Bağışlanacak olan zulüm, kişinin kendisine yaptığı zulümdür. 

Kur’an’da insanın aşırı derecede zalim olduğunu bildiren “O size istediğiniz her şeyi 

verdi. Allah’ın nimetlerini saymaya kalksanız başa çıkamazsınız. Şu bir gerçek ki 

insanoğlu çok zalim, çok nankördür!” (İbrahim, 14/34) ve “Biz emaneti göklere, 

yerküreye ve dağlara teklif ettik, ama onlar bunu yüklenmek istemediler, ondan 

korktular ve onu insan yüklendi. Kuşkusuz insan çok zalim, çok cahildir.” (Ahzâb, 

33/72) âyetlerinde geçen zulüm türüdür. Onların anlayışında bu âyetlere göre insan, 

bir şeyin üstesinden Allah’ın yardımı olmaksızın gelebileceğini zannederek göklerin 

ve yerin yüklenemeyeceği yükü yüklemekle, şükrünün Allah’ın verdiği nimetleri 

karşılayacağını sanmakla veya günah işleyerek Hakk’tan uzaklaşmak suretiyle 

kendisine zulmetmiştir.2 Mağfiret edilmeyecek zulüm, “kuşkusuz zulüm, büyük bir 

şirktir.” (Lokmân, 31/13) Kur’an buyruğunda ifade edilen ve Allah için şerikler 

uydurmakla yapılandır. Ebû Tâlib el-Mekkî, “zulüm, şirk için bir hâldir” demesi bu 

babtandır. Allah’ın hesabını soracağı zulüm ise kişinin başkasına yaptığı zulümdür. 

Allah dostlarından bazısı, “zalimlerin yaptıklarından kesinlikle Allah’ı habersiz 

sanma!” (İbrahim, 14/52) âyetine dayanarak bu çeşit zulmün kendilerine yapılmasını 

sevinçle karşılamışlardır. Sözün gelişi ilk dönem sûfîlerden Ahmed b. Hadraveyh (ö. 

240/584), “Allah bana şefaat izni verirse bana zulmedenle başlarım.” demiştir. Ona 

bunun sebebi sorulunca da “babamdan ulaşmadığım nimetlere bana zulmedenin 

sayesinde ulaştım. O nimetler de Allah’ın verdiği mükâfâtlardır.” şeklinde cevap 

vermiştir.3    

Sûfîlere göre zulüm, kalbi harap eden psikolojik hastalıklardandır.4 Sehl 

Tüsterî, “İşte zulümleri yüzünden harabeye dönmüş evleri!” (Neml, 27/52) âyetinde 

geçen “evler” kelimesiyle kalbe işaret edidiğini bundan dolayı da zulmün kalbi 

yıktığını savunmuştur. Onun düşüncesinde viraneye dönmüş kalbi, “zikir” ibadetiyle, 

Ebû Tâlib el-Mekkî’ye göre ise “tevbe” makâmıyla inşâ etmek mümkündür.5 Zira 

                                                 
1 es-Sülemî, Tefsîrü’s-Sülemî, 1/348, 349. 
2 es-Sülemî, Tefsîrü’s-Sülemî, 2/152; Kuşeyrî, Letâifü’l-işârât, 3/173; İbn ʿAcîbe, el-Baḥru’l-Medîd fî 

Tefsîri’l-Ḳurʾâni’l-Mecîd, 3/63. 
3 es-Sülemî, Tefsîrü’s-Sülemî, 1/349; Ebû Tâlib el-Mekkî, Kûtu’l-Kulûb fî Mu’âmeleti’l-mahbûb ve 

Vasfi Tarîki’l-mürîd ilâ Makâmi’t-Tevhîd, 2/129. 
4 Kuşeyrî, Letâifü’l-işârât, 3/116. 
5 Tüsterî, Tefsîrü’l-Kurâni’l-’Azim, 116; Ebû Tâlib el-Mekkî, Kûtu’l-Kulûb fî Mu’âmeleti’l-mahbûb ve 

Vasfi Tarîki’l-mürîd ilâ Makâmi’t-Tevhîd, 2/129. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

116 

zikir, Hakk’ı kesintisiz yaşamanın hakikatidir. Sûfîler zikri, unutmamak kaydı şartıyla 

Hakk’ı her konu da daima yaşamanın yolu olarak görmüşlerdir.1  Mâmâfîh Allah 

dostları, edebe riâyet etmekle ve nefsin terbiye edilerek kontrol altına alınmasıyla kalbi 

yıkan zulüm illetinden kurtulabileceğini ifade etmektedirler.2  

Allah dostlarına göre, kişinin haddini aşıp onu helak edicilere meyletmesi ve 

vücud organlarının günah işlemesi, kalbin yıkıldığının delillerindendir. Sûfîler bu 

düşüncelerini “Biz halkı zalim olan nice milletleri yok ettik” (Enbiyâ, 21/11) âyetine 

dayandırmaktadır.3  Evliyâullah, muhtemelen bu âyette geçen “zalim halk” ifadesini 

bozuk kalbe işaret, “milletleri yok ettik” cümlesinin de vücudun diğer azalarına îma 

olarak algılamışlardır. Bundan dolayı da insanda kalp doğru yoldan çıkınca diğer 

organları da kendisiyle ifsad ettiğini savunmuşlardır. Onların bu fikrinin isabetli 

olduğunu “Dikkat edin! Vücutta öyle bir parça vardır ki o iyi, doğru ve düzgün olursa 

bütün vücut iyi, doğru ve düzgün olur; o bozulursa bütün vücut bozulur. Dikkat edin! 

O kalptir.”4 “Mü’min bir günah işlediği zaman kalbinde siyah bir nokta oluşur. 

Bundan vazgeçip tevbe ve istiğfar ettiğinde kalbi parlatılır. Günaha devam ederse 

siyah nokta artırılır ve sonunda tüm kalbini kaplar. Allah"ın, (Kitabı"nda) "Hayır 

hayır! Doğrusu onların kazanmakta oldukları, kalplerini paslandırmıştır."  diye 

anlattığı "pas" işte budur.”5 hadislerinden çıkarmak mümkündür. 

Ehlullahın anlayışında “Hayır, insan kendini yeterli (zenginlik) gördüğünde 

mutlaka azgınlık eder.” (‘Alak, 96/6,7) Kur’an’î buyruk gereği insanı zalimlik illetine 

sevk eden etkenlerden biri de insanın dünya malını Hakk’a tercih edip mal 

biriktirmesidir. Bundan dolayı da Allah dostları zenginliği yerip fakirliği övmüşlerdir. 

Sûfîlere göre Allah, “(Sadakalar) kendilerini Allah yoluna adayan, yeryüzünde 

dolaşmaya güç yetiremeyen fakirler içindir. İffetlerinden dolayı (dilenmedikleri için), 

bilmeyen onları zengin sanır. Sen onları yüzlerinden tanırsın. İnsanlardan arsızca (bir 

                                                 
1 Ali Tenik, Vahit Göktaş, Allah’la Varolmanın Yolu Zikir (İstanbul: Erkam Yayınları, 2015), 31. 
2 Muhyiddîn Ebû Muhammed Abdülkādir b. Ebî Sâlih Mûsâ Zengîdost el-Geylânî el-Geylânî, Fütûḥu’l-

ġayb, ed. Abdülâlîm ed-Derviş (Riyâd, el-Memleketu’l-’Arabiye es-Su’ûdiye: Dâru’l-Hâdî ve 

mektebetü dâru’z-Zehrâ, ts.), 226; Râğıb el-Iṣfehânî, Tafṣîlu’n-Neşʾeteyn ve Taḥṣîli’s-Saʿâdeteyn, 96. 
3 es-Sülemî, Tefsîrü’s-Sülemî, 2/5. 
4 Buḫârî, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, 1/20. 
5 Ebû ʿAbdullâh Muḥammed b. ʿAbdullâh en-Nîsâbûrî el-Ḥâkim, el-Müstedrek âle’s-Ṣaḥiḥayn, thk. 

Ebû Abdurrahman Mükbil b. Hâdî el-Vâdi’î (Kahire: Dâru’l-Harameyn, 1417/1997), 2/608. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

117 

şey) istemezler. Siz hayır olarak ne verirseniz, şüphesiz Allah onu bilir.” (Bakara, 

2/273) âyetinde bilmeyen/câhil, onları zengin zanneder buyurarak fakirliğin kemâlat 

için bir basamak olduğunu belirtmektedir. Bazı sûfîlerce zemmedilen zenginlik,  

kişinin kendini beğenmesi ve yeterli görmesidir. Eğer insan, kendindeki fakirliği, 

Allah’a muhtaç olmayı nefsinde müşâhede ederse zenginliğin illet olduğu zalimlikten 

kurtulmuş olmaktadır. Allah dostlarının açlığı tasavvufun temel esaslardan 

saymalarının sebebi de sâlikin kendini Allah’a muhtaç görmesini sağlamaktır. Sûfîler, 

“Muhakkak ki Allah bir sivrisineği, hatta daha üstününü misal getirmekten çekinmez.” 

(Bakara, 2/26) âyeti bağlamında sivrisinek darb-ı meselenin zikredilmesi, sivrisineğin 

acıktığında kaçıp uçması, doyduğunda ise çatlayıp telef olmasındadır. Zenginlik ve 

zıddı fakirlik de insan için böyledir.1   

Ebû Tâlib el-Mekkî, “Tevbe etmeyenler işte onlar zalimlerdir.” (Hücûrât, 

49/11) âyetini delil göstererek tevbe makâmına ulaşmakla sâlikin zulüm illetinden 

kurtulabileceğini söylemiştir. Mekkî, zalimi îmânî açıdan değerlendirmiştir. Ona göre, 

zalimin her hangi bir makâmı olmadığı gibi Allah katında değeri de yoktur. Hakk, 

onun yüzüne de bakmamaktadır. Allah’ın kıymet vermediği kişiye de şefaat 

edilmemektedir. Onun anlayışında şefaat edilmeyen kulun şehâdeti olmayıp yâkin 

ehlinden değildir. Yani o kişi, mü’min değildir.2 Mekkî’nin bu anlayışı, “zalim insan 

kafirdir” düşüncesinde olan klasik müfessirlerin zulüm anlayışıyla parelelik 

göstermektedir.3 Bununla birlikte Allah dostları, genel olarak bu anlayışta değillerdir. 

Zira onlara göre üç çeşit olan zulümden sadece biri sahibini şirke götürmektedir. 

Evliyâullah, daha çok zulüm illetiyle mübtelâ olanlara çözümler üretmeye 

çalışmışlardır.4 

                                                 
1 Ebû Tâlib el-Mekkî, Kûtu’l-Kulûb fî Mu’âmeleti’l-mahbûb ve Vasfi Tarîki’l-mürîd ilâ Makâmi’t-

Tevhîd, 2/372; es-Sülemî, Tefsîrü’s-Sülemî, 1/72. 
2 Ebû Tâlib el-Mekkî, Kûtu’l-Kulûb fî Mu’âmeleti’l-mahbûb ve Vasfi Tarîki’l-mürîd ilâ Makâmi’t-

Tevhîd, 2/129. 
3 Muḳâtil b. Suleymân, Tefsîru Muḳâtil b. Suleymân, 2/407; et-Taberî, Câmiu’l-Beyân An Te’vîli Âyi’l-

Kur’ân, 16/17; Zeccâc, Meʿâni’l-Ḳur’ân ve İʿrâbuhu, 3/164; Mâturîdî, Teʾvîlâtu Ehli’s-Sunne, 6/398, 

8/421; Ebû’l-Leys̱ es-Semerḳandî, Baḥru’l-ʿUlûm, 2/245; Mekkî b. Ebî Ṭâlib, el-Hidâye ilâ bulûġi’n-

nihâye fî ʿilmi meʿâni’l-Ḳurʾân ve tefsîrihî ve aḥkâmihî ve cümelin min fünûni ʿulûmih, 5/3822; 

Mâverdî, en-Nuket ve’l-ʿUyûn, 4/430; Vâḥidî, et-Tefsîru’l-Basîṭ, 12/483; Semʿânî, Tefsîru’l-Ḳur’ân, 

3/119; Zemaḫşerî, el-Keşşâf ʿan Ḥaḳâîḳı Ğavâmiḍi’t-Tenzîl, 2/557; İbnü’l-Cevzî, Zâdu’l-Mesîr fî 

ʿİlmi’t-Tefsîr, 2/514. 
4 es-Sülemî, Tefsîrü’s-Sülemî, 1/349; Ebû Tâlib el-Mekkî, Kûtu’l-Kulûb fî Mu’âmeleti’l-mahbûb ve 

Vasfi Tarîki’l-mürîd ilâ Makâmi’t-Tevhîd, 2/129. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

118 

2.3. SÛFÎLERE GÖRE İNSANIN OLUMSUZ VASIFLARDAN 

KURTULMASININ BENLİK TERBİYESİ AŞAMALARI 

 Bu başlıkta, insanın yaratılış hakikatini unutup kendi arzularıyla yaşadığında 

karşılaşacağı olumsuz hayattan kurtulup yaratıcının kendisi için kitabında açıkladığı 

gerçeklere göre nasıl bir kişilik kazanacağının metodolojisini, aşamalarını, sûfîlerin 

Kur’an’a göre nasıl değerlendirdiklerini açıklayacağız. Onlar, Hakk’ın murâd ettiği 

hayattan uzaklaşan insanın, tekrardan ilâhî fıtrata dönmenin nasıl, ne şekilde ve hangi 

merhalelerden geçerek Allah’ın razı olacağı hayatın yollarını Kur’an perspektifiyle 

yaşayarak yani hâl diliyle açıklamaktadırlar. Mâsivâ girdabından kurtuluşun nasıl 

gerçekleşeği hakikatini yaşayarak gösteren sûfîler, diğer ekollerin aksine Kur’an’ı 

hayatlarında gerçekleştiren bir topluluktur. Onlar, Hakk’ın dilediği Kur’anî hayatı da 

O’un dilediği kişiliği kazanarak yerine getirirler. 

Sûfînin “velî/dost insan”ının kişilik oluşumu sürecinde yaşadığı psikolojik hâl 

ve makamları anlamak için geçirdiği benlik evrelerini tahkik etmek gerekir.1 Tasavvuf 

bilimi, her konuda olduğu gibi nefsin/benliğin arınma süreçlerini Allah’tan aldığı 

ilimle açıklamaktadır. Allah’ın fıtratından uzaklaşan beşerî benlik, insanı Allah’tan 

uzaklaştırarak ağyâra/Allah dışındaki öğretilere mahkûm eder. İnsanın tekrar “bezm-i 

elest” teki saf fıtratına dönmesi için Allah, onlardan kendileri için ortaya koyduğu 

yaşamsal kurallara uymalarını dileyerek insanlardan her türlü 

olumsuzluklardan/zulmetten kurtuluşu sunar: “Kişiye ve onu şekillendirene, sonra da 

ona iyilik ve kötülük kabiliyeti verene ant olsun ki, kendini arındıran saadete erer. 

Kendini kötülüklere verip kirleten de ziyana, zarara uğrar” (eş-Şems 91/7-10). Bu 

âyetler insan psikolojisinin temelini oluşturmaktadır. Psikoloji bilimi de “insanın 

kötülükler içinde bulunmasını”, insanın biyolojik determinizm içinde kaybolması 

olarak tanımlar. Onlara göre, insanın kişilik gelişimi, insanın biyolojik 

determinizminin ötesine geçmesi gerekir. İnsanı biyolojik determinizminin üzerine 

çıkaran şey kendi (öz) bilinci, iradesi ve tercihte bulunma yeteneğidir. Bunlara sahip 

                                                 
1 Ali Tenik, “Tasavvuf Psikolojisine Bir Yaklaşım”, Dil ve Kültür Bağlamında Psikolojik 

Değerlendirmeler, ed. Sami Baskın. Lamp Lambert Academic Publishing: 2020, 92-118, 

https://www.lap-publishing.com/ 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

119 

olan insan biyolojik determinizmi kısmen aşar ve kendi kendinin kişilik ve eylemlerini 

belirleyen, bilinçli karar verebilen, kendini yönlendiren bir birey olur.1 

Sûfî psikolojisinin tam olarak anlaşılması için öncelikle insanın varoluş 

hakikatını ortaya koyan “nefs” gerçeğinin anlaşılması gerekir. Nefs kavramı, 

muhakkik sûfîler tarafından doğru bir şekilde idrak edilip hâl ile ortaya konulmasına 

rağmen bazı sûfîler ve tasavvuf araştırmacılarının algılarında net değildir. Muhakkik 

sûfîler, ilâhî ilimle nefs, kalp, ruh ve akıl kavramlarını aynı anlamda kullanmaktadırlar. 

Bu dört kavram, kişiye “bilen ve idrak eden” bir anlayış kazandırır. Bu sûfîler, insanı 

Hakk’ın dileği doğrultusunda eğiten bu kavramları insanın “ilâhî kişilik lâtifeleri” 

olarak ifade ederler.2 Bu kavramların bütünü kişiye hayatının her adımında huzur ve 

dinginlik veren hakikatlerdir. Sûfîlere göre bazen “kalp ilmin merkezidir”,3 bazen 

“nefs ilmin mahalli”,4 bazen de “akıl ilmin mahallidir”.5 Gazzâlî, nefsin görevinin ilâhî 

gerçekleri hatırlatmak olan, mâsivâdan koruyan, her nesnede Hakk’ı tefekkür ettiren, 

ayırt eden, düşünmeye sevk eden, bütün ilimleri ve mücerret sûretleri kabule 

kabiliyetli olan mükemmel ve tek cevher olarak tanımlar.6 Gazzâlî, aynı şekilde yalın 

olarak “ruh” ve kalp” kavramını ifade ettiğin de bunlarda kastettiği gerçeğin, “nefs” 

olduğunu söyler.7 Hakikati ilâhî gerçeğini bu bilimle okuyan sûfilerin aksine nefs 

hakikatini; bilmeden, okuduklarını ve duyduklarını düşünmeden yorumlamaya çalışan 

bazı tasavvuf araştırmacılarının yorumu hakikatlerle bağdaşmamaktadır. Çünkü onlar, 

okudukları metinlerde, “nefs, kötülüğün kaynağı, şehvet ve arzunun merkezi olan 

hayvanî duygudur (!)” gibi cümleleri gördüklerinde, “nefs, kötü olan her şeydir” 

şeklinde ifade ederler. Bu cümlede hem nefs yanlış ifade edilmekte hem de Hakk’ın 

“nefs” iradesi vermediği hayvanlara bile nefs atfedilerek, kendilerince “hayvânî nefs” 

diye bir kavram ortaya atarak cehaletleriyle çıkmaza girmektedirler. Bu yüzden nefsin 

ne olduğunu tam olarak idrak etmek gerekir. Zira nefs, insanın hayatı yani kişiliği ve 

ahlâkını yönlendiren Hakk’ın nafhasını olduğunu idrak etmek ve insanın üzerindeki 

                                                 
1 Tenik, Sûfî Kişilik ve Ahlak, 88. 
2 Gazzâlî, İhyâ, 3/6; Ebu Hamid Muhammed el-Gazzâlî, Meâricü’l-kuds, (Beyrut: 1981), 32.  
3 Gazzâlî, İhyâ, 3/9; Ebu Hamid Muhammed el-Gazzâlî, el-Erbâin fî usûlî’d-dîn, (Beyrut: 1988), 32. 
4 Gazzâlî, İhyâ, 3/11; Gazzâlî, er-Risâletü’l-ledünniyye, 224. 
5 Gazzâlî, İhyâ, 3/5; Gazzâlî, Mizânü’l-âmel, 104. 
6 Gazzâlî, er-Risâletü’l-ledünniyye, 233; Margaret Smith, al-Ghazalı, The Mystic, (London: 1944), 142, 

231. 
7 Gazzâlî, er-Risâletü’l-ledünniyye, 235. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

120 

tesirini anlamak gerekir. Onun için muhakkik sûfîlerin, beşerî nefsten ilâhî nefse 

ulaşmanın merhalelerini âyetlerle nasıl değerlendirdiklerine bakmadan önce Hak 

ilminde “nefsin” ne olduğunu ilâhî bilim geçeğince anlamak ve bunun gereğini her 

halükârda uygulamak ilâhî farziyettir. 1 

İnsanı Allah’tan alıkoymak için hayatın her yönünden emredici bir görev 

yüklenen beşerî benlik/nefsin en alt derecesi olarak kabul edilen, “nefs-i emmâre”dir. 

Bu mü’mince bir hayat içinde olmayan kişilerin yaşadığı hayatı ortaya koyan 

benliktir/nefistir. Allah, nefs-i emmâreyi şu şekilde açıklar: “Rabbimin rahmet 

ettiğinin dışındaki nefis her zaman kötülüğü ister” (Yusuf 12/53). Bu ilâhî hükümden 

de anlaşıldığı gibi, rahmânî olmayan bir hayat isteyen benlik ya da kişilik, sürekli 

Allah dışındaki mâsivâya yönelir. Bazılarına göre, nefs-i emmârenin altında olan 

dereceler de vardır. 

Sûfîlere göre, ağyârla paslanan bu benlik sahiplerine tövbe de tesir 

etmemektedir. Onlar, her durumda Allah’ın razı olmadığı bir hayat ve anlayış 

içerisindedirler.2 Fakat tasavvuf, diğer felsefe ve anlayışların tersine bu beşerî benliğin 

terbiye edilebilirliğini ve bunun neticesinde de öz fıtratına göre yaşayabileceğini 

söyler. Örneğin ünlü Alman psikiyatr Freud, insan kişiliğine dair ortaya koyduğu 

tezlerde, kişilik bozukluklarını doğuştan gelen biyolojik bozukluklar olan “id” e ve 

id’in ortaya çıkardığı ego ve süper ego gibi olumsuz benlik oluşumlarına 

bağlamaktadır.3 Allah, insanı, tertemiz bir fıtratla/yaratılışla dünya hayatına 

gönderirken, insanın asıl fıtrattan uzaklaşmayı dünyada yaşadığı mâsivâya ya da 

Kendisinin insan için uygun gördüğü hayat dışındaki saplantılarına bağlarken, beşerî 

anlayışa ve düşünce ekollerine bağlı olanlar Freud’da olduğu gibi, hem doğuştan gelen 

olumsuzluklara hem de kişinin sonradan etkisinde kaldığı faktörlere bağlamaktadır. 

Fakat Allah’ın yaratma gerçeğinden uzak olan Freud ve benzer beşerî benlik 

anlayışında olanlar şunu bilmiyorlar; yaratıcı hiçbir insanı ilâhî fıtrat dışında bir fıtratla 

yaratmamaktadır.4 

                                                 
1 Tenik, Sûfî Kişilik ve Ahlak, 90. 
2 Gazzâlî, İhyâ, 3/21.  
3 Sigmun Frued, Psikanaliz Üzerine, çev. A. Avni Öneş (İstanbul: Say Yay., 2004), 83-90.  
4 Tenik, Sûfî Kişilik ve Ahlak, 91. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

121 

Kişinin içinde bulunduğu “beşerî benlik” halinde daima kendisine emreden 

benlik olan nefs-i emmâreden kurtulmak çabası içerisine girmesi yani beşerî benlikten 

arınmak hareketine girişmesi, nefs-i levvâme olarak isimlendirilir. “Levvâme” 

kelimesi, “büyük pişmanlık” duymak anlamına gelmektedir. Yalnız şunu vurgulamak 

gerekir ki, ilâhî benlik dışında kalan evre sadece “emmâre” sürecidir. Diğer benlik 

evreleri, “beşerî benlikten” kurtularak “ilâhî benliğe” doğru yol alan aşamalardır. Kişi, 

benliğinin mâsivâya eğilim göstermesinden rahatsız olduğunu ortaya koyarak 

pişmanlık duyar. Allah, bu nefs/benlik halini şu şekilde beyan etmektedir: “Pişmanlık 

duyup kendisini kınayan nefse yemin ederim” (el-Kıyâme 75/2). Allah’ın yemin ettiği 

konu ve nesnelere bakıldığında, her eşyayı hayır için yarattığı gibi onları da 

hatırlatarak yemin eder. Yukarıdaki âyette Allah, kendini eğitip, terbiye eden bu 

benliği överek ona yemin etmektedir. Allah, diğer bir âyette mâsivâya kayıp sonra 

kendisine gelen kişinin durumunu şöyle ifade eder: “Şüphesiz Allah’a karşı gelmekten 

sakınanlar, kendilerine bir vesvese geldiği vakit iyice düşünürler sonra hemen 

kendilerine gelirler” (el-A‘râf 7/201). Otokontrol altına alınan benlik, kendi öz 

şuuruna vararak mâsivâdan/yanlıştan kurtulma çabası içerisine girer. Bu benliğin 

Allah’a doğru yürüyüşünün ilk basamağıdır. 

Sûfî bireyin Allah’tan fānī olup yine Allah’la hayat bulması yani bekâya 

ulaşabilmesi için öncelikle farkındalık bilincine ulaşması gerekir. Levvâme 

derecesinde bulunmak bu farkındalık şuuruyla kişinin otokontrol sürecinde geçerek, 

Allah rızasını kazanmak için gayrette bulunmasıdır. Bu süreçte kişi, daima kendisini 

sorgulamalı, otokritik yapmalıdır ki Allah’ın dostluğuna giden yol kendisine kolay 

hale gelebilsin. Çünkü kişi, kendini “mü’min” ya da “sûfî” olarak tanısa da yine de 

daima kendisini samimiyetle hesaba çekmeli/sorgulamalıdır.1 Sûfîlere göre, gafletle 

gelen pişmanlık/tövbe, ilimle inşa edilen hâlin/fiilin neticesinde gerçekleşir. Çünkü 

kişiyi Allah ile buluşturacak tek hakikat O’nun iliminin gereğini yaşamaktır. İnsan 

ilimle ancak yaptığı hatanın, yanlışın farkına vararak tövbe ile geri dönüşü 

gerçekleştirebilir.2 Levvâme yaşam modunda veya makâmında bulunan benlik çokça 

iyi ve kötüye doğru gel-git’ ler yaşar. Bu benlik, Allah’la varoluş kazanıp vuslat 

                                                 
1 Ebî Abdillah Hâris b. Esed el-Muhâsibî, er-Riâye li hukûkullah, thk. A. Ahmed Atâ (Beyrut: Dâru’l-

Kütübü’l-ilmiye, 1998), 73. 
2 Gazzâlî, İhyâ, 3/17. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

122 

makamını yaşamak isterken, bazen beşerî isteklerden dolayı gaflet yaşayarak 

mâsivâya dalar. Sûfilere göre, bu hâli yaşayan kişilerin benlikleri Allah’tan sakınma 

derecesine ulaşamamıştır. Kişi ne zaman tövbe ile beşerî benlik isteklerine karşı duruş 

ortaya koyarsa istenen ilâhî dereceye ulaşır ve işte o vakit gel-git’ lerden kurtularak 

Allah’la varoluş kazanıp O’nun dilediği kişiliğe kavuşur.1 Bu makâmda bulunan sûfî, 

sıklıkla kendini kınamak ve bir daha mâsivânın tuzağına düşmemek için gayret 

gösterir.2 Nefs-i levvâme, yapılan gafletten ders çıkarmanın yanı sıra yaşadığı 

pişmanlığa takılıp kalmaması gereken bir benlik/kişilik aşamasıdır. Nitekim geçmişte 

yaşanan amellere acımak, hayıflanmak gaflettir. Sûfînin sahip olduğu kişilik gereği 

ibnü’l-vakt vasfına sahip olduğundan geçip gideni tekrar anması ya da hayıflanmasının 

kendisine hiçbir faydası yoktur. Zira Allah, hata yapmaya, gaflete girmeye karşı tövbe 

kapısını açık tutmaktadır.3 Allah’ın mü’min için açık bıraktığı pişmanlık kapısı, kişiye 

hem geçmişi değerlendirmeye dair hem de geleceğe uzanan bir dinamizm vermektedir. 

Zira Allah, “Ey iman edenler! Allah’a samimiyetle tövbe edin” (et-Tahrîm 66/8) 

buyurarak her durumda insanın yine Kendisine dönüşünü dilemektedir.4 

Kişi, Allah’tan aldığı ilimle, mâsivâdan sakınarak Allah’ın hükmüne sarılarak 

ilâhî feyizle beslenirse kendisine hâkim olan benlik, “nefs-i mülhime” olur. Allah, 

benliğin bu hâlini şu şekilde beyan eder: “İnsana, neyin kötü neyin iyi olduğunu 

öğreten, bu iradeyi veren Rabbe” (hamd olsun) (eş-Şems 91/8). Bu makâmda bulunan 

kişi, beşerî benliğin baskın gelmesiyle ortaya çıkan aşırılıklara yani ağyâra yönelik 

isteklere direnme gösterir. Kişi, mâsivâdan gelen engellerin bütününü idrak merkezi 

olan kalpten uzaklaştırır. Allah’ın hükümleriyle ahlâk/hâl yaşayan benlik, görev ve 

sorumluluk bilincinin ötesinde kendisini ihata eden her şeyden salt Allah’ın ilminin 

hâkim olduğu hayatın her anında zevk ve lezzet almaya başlar. Benlik bu aşamada, 

rabbânî istikâmet üzerindedir. Benlik merkezi olan kalp, yaratılan bütün eşyayı 

Allah’ın muradınca idrak etmeye başlar. Kişinin benliği, mülhime aşamasında 

Allah’tan gelen ilimlere bütün alıcılarıyla açık durumdadır. Yani kalbî idrakın açık 

olduğu, başta akıl olmak üzere bütün organların kalbin denetiminde ilâhî bilgileri alma 

durumuna geçtiği hâldir. Mülhime aşamasında bulunan benlik, bazen vesveselere 

                                                 
1 Muhâsibî, er-Riâye, 118. 
2 Gazzâlî, İhyâ, 3/18. 
3 Rûmî, Mesnevî, 4/2244, 2504. 
4 Tenik, Sûfî Kişilik ve Ahlak, 92. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

123 

maruz kalsa da üzerindeki ilâhi ilmin aydınlığının hâkimiyetini gösteren psikolojiye 

sahiptir.1 

Gazzâlî’ye göre, önceki nefs/benlik mertebelerinde ortaya çıkan hâller, 

Allah’ın âyetleriyle terbiye edilirse ve Allah’ın irâdesi altına girip arzulara karşı 

durması sebebiyle sükûnet bulursa, buna, “mutmain nefs” denir.2 Nitekim Allah, bu 

nefs hakkında şöyle buyurur: “Hani İbrahim “Rabbim ölüleri nasıl dirilttiğini bana 

göster” dediğinde Rabbi “inanmıyor musun” deyince İbrahim “İnanıyorum, lakin 

kalbim tam mütmain olsun” (el-Bakara 2/260). Yani her şeyin idrak merkezi olan 

kalbin tam tatmin olması, Allah’ın kişinin hayatı üzerinde hâkimiyetinin 

sağlanmasıdır. Yine Allah buyuruyor: “Ey huzûra kavuşmuş/mütmain olan nefs! Sen 

O’ndan razı, O da senden razı olarak Rabbine dön” (el-Fecr 89/27-28). İşte Allah 

dostluğunu gaye edinen insanın hedefi, bu vasıfları kontrol altına alarak ilâhî 

benlik/kişilik inşâ etmektir. Nefs-i mutmainne aşamasında benlik, Hakk’ın dilediği 

huzur derecesine kavuşur. Bu benlik sahibi, artık yaşamın huzurunu Allah’la 

bulduğuna inanır. Kişi bundan önceki emmâre, levvâme ve mülhime benlik 

aşamalarında yaşanan çatışmalardan, gel-git’lerden kurtularak Allah’a yönelerek, 

Allah’ın hükümlerini hayatının her aşamasında yerine getirmek gayretini gösterir. 

Allah’ı giyiminden, kuşamından, yürüyüşünden, konuşmasından, aile içindeki 

ilişkisinde, sosyal ilişkilerde ve toplumdaki yerinde, hukuksal ve ekonomik 

ilişkilerinde, alış-verişinde, ev ortamında, iş ortamında yani mü’minin amel ve 

eyleminin ibadet olarak görüldüğü hayatının her adımında ilâhî ahlâk/eylem kimliğini 

yaşadığı benlik aşamasıdır. Her konuda ilâhî benliğin beşerî benliğe hâkim olduğu bir 

benlik hâlinin psikolojisinin yaşandığı makâmdır. Allah dışındaki mâsivâ yok edilerek 

sadece Allah’ın feyziyle yaşamaya başladığında kişi benliğiyle bir bütün bir huzuru 

yaşadığı için psikolojisi de ayni minval üzeredir.3 

Her halükârda kişinin tam teslimiyetiyle gerçekleşen benlik hali, “nefs-i 

râziye”dir. Allah’ın, “Sen O’ndan razı, O da senden razı olarak Rabbine dön” (el-

Fecr 89/28) hükmüyle tanımladığı benlik aşamasında kişinin kendisini Allah’la 

                                                 
1 Gazzâlî, İhyâ, 3/47. 
2 Gazzâlî, İhyâ, 3/4; Ebu Hamid Muhammed el-Gazzâlî, “Me’âricü’l-küds,” Mecmû’atu’r-resâil içinde, 

Thk. İbrahim Emin Muhammed (Mısır: Mektebetü’t-tevfîkiyye, 1328), 16. 
3 Gazzâlî, İhyâ, 4/23. 



BÖLÜMLER                                                                                      M. Nurullah AYDIN 

124 

bulduğu/hemhâl olduğu doruk noktasıdır. Bu benlik aşamasına gelen kişi, Allah’ın 

tüm hükümlerine şirksiz, şüphesiz ve tereddütsüz bir şekilde teslimiyet gösterir. 

Allah’ın her türlü hükmüne tam rıza göstererek teslimiyetle yönelir. Kendi iradesini 

bırakarak, mâsivâyı “terk” ederek Allah’ın iradesine kayıtsız-şartsız bağlanır. Bu sûfî 

literatüründe “fenâfillah” hâlini yaşamak makamıdır. Raziye makamı Allah’ın hiçbir 

hükmünde şüphe taşımama halidir. Âyet bu makamı şöyle ifade eder: “Bu, kendisinden 

şüphe olmayan kitaptır” (el-Bakara 2/2). Bu aşamada bulunan kişi, gerçek benliğe 

ulaşarak bezm-i elest özüne kavuşur. Bu durum, bazılarının iddia ettiği gibi, 

transpersonel psikolojide kişinin kendisini gerçekleştirme derecesi olan “doruk” 

tecrübelerin yaşandığı hal olarak tanımlanmasının ötesinde bir hakikattir. Zira doruk 

deneyimler, yoğun duygusal yaşantılar, bütünleştiricilik ve öz değerlerin 

farkındalığının ötesinde deneyimler içerir.1 Bu teoriye göre, üst düzey bilinç 

düzeylerine çıkmayı insanın dönüşümü bağlamında ele alınır. Teoriye göre insan, 

rûhunun en derinin tüm sınırlayıcı özdeşleşmelerden sıyrılınca, bilinç kendini evren 

ve zamanın sınırlarının ötesinde hisseder. Bu tecrübe, bazıları tarafından “saf 

farkındalık”, “her şey”, “hiçbir şey”, “tüm evren”, “başkalarıyla birlik olma” ya da 

“Tanrı’yla bir olma” şeklinde tanımlanır.2 

Sûfîler, tam olarak arınan benlik/nefs makamını Kur’an ifadesiyle “rıza”, bu 

makamı yaşayanı da “velî/dost” olarak tanımlarlar. Bu mertebede bulunan kişi, Allah 

ilmiyle donanarak bütün mâsivâyı yok eder. Bu aşamada insan, Allah’la hemhâl olup 

ilâhî istikâmette seyretmede/yürümede sebat etmektedir. Zira Allah şöyle buyurur: 

“Temizlenen kurtuluşa ermiştir” (eş-Şems 91/9). Bu hâl, psikologların iddia ettiği gibi 

öz-ben’den kurtuluş değil,3 beşerî benlikten kurtulup Allah’ın benliğiyle kişilik 

kazanıp, O’nun “rıza” sına kavuşma makamıdır.4

                                                 
1 Abraham Maslow, Dinler Değerler Doruk Deneyimler, çev. H. Koray Sönmez (İstanbul: Kuraldışı 

Yay., 1996), 22, 23, 75. 
2 Tenik, Sûfî Kişilik ve Ahlak, 92. 
3 Ali Ayten, Sevde Düzgüner, Tasavvuf Psikolojisine Giriş (İstanbul: Sufi Kitap, 2017), 82. 
4 Tenik, Sûfî Kişilik ve Ahlak, 93. 



SONUÇLAR                                                                                     M. Nurullah AYDIN 

125 

SONUÇ 

Çalışmamızın sonucunda, insanın varlık sahnesine çıkmasıyla birlikte 

kendisini varoluşsal olarak tanımak ve anlamlandırmak çabası içerisinde olduğunu 

gözlemledik. Bu yüzden insan, iyi bir hayat yaşamak için özgür, huzurlu, refah içinde, 

kendisine yeterli olmak, başkasına ihtiyaç duymamak vb. talepleri hayatının 

merkezine alarak bir yaşamsal mücadele ile hayatta tutunmak gayreti içerisinde 

olduğunu müşahede ettik. İnsanın varlık tarihi süresince öznel ve toplumsal olarak bu 

istekleri yalnızca kendince verilen bir mücadele olarak almamıştır. Bunun yanı sıra 

farklı dinler, düşünceler, inanışlar ve inançlar da insanı kendi perspektifinden 

değerlendirerek yönlendirmek, eğitmek ve bireysel ve toplumsal olarak kendilerince 

bir hayat anlayışıyla yönlendirmek amacıyla bir mücadele vermişlerdir.   

Tarihin seyri içinde insan meselesinde insanın sosyolojik, psikolojik, 

eskatolojik vb. durumu bir kenara, insanla alakalı olarak ahlâk ön plana çıkmıştır. 

Filozoflar, ahlâkla insanın hal ve hareketlerini tahlil etmeye çalışmışlar ve buna göre 

iyi insan, kötü insan profilini belirleme gayreti içinde olmuşlardır. İnsan bilimi 

kronolojisinde insanla ilgili çalışmalar hep var olmuştur. Aynı şekilde insan meselesi, 

semâvî dinlerin ana konusu olduğu gibi diğer inanışların da temel konusu olmuştur. 

Dinlerin tarihinde de insanla ilgili en çok ahlâk yani eylemsel yönü üzerinde 

durulmuştur.  

İnsana dair düşünce ekolleri, dinler, inançlar tarafından yapılan birçok yorumla 

karşı karşıyayız. Bu ekollerin insana dair değerlendirmeleri genellikle teoride 

kalmaktadır. İnsanlık tarihinde insana yönelik felsefe ekollerinin tahlillerine 

baktığımızda insanın biyolojik yani ontolojik ve epistemolojik yönleri açısından çok 

fazla değerlendirmeler yapılmıştır. Fakat bunların hiçbiri insanın gerçek huzur ve 

mutluluğu için somut veriler ortaya koyamamışlardır. Bunlar insanın varlık yapısını, 

isteklerini, ruh yapısını, biyolojik gerçeğini, üremesi gibi konularda çok şeyler ifade 

etmişlerdir. Fakat maalesef insanı mutluluğa götürecek somut verilerin ortaya 

konulmadığı itirafı her dönemde ifade edilmiştir. Örneğin 20. yüzyılın ünlü 

antropologu Max Scheler (ö. 1928)’in de belirttiği gibi, düşünce tarihinin hiçbir 

döneminde insan, kendisi için bugünkünden daha da problematik olmamıştır. Birbiri 

ile ilgisi olmayan felsefe, teoloji ve antropolojinin ana konusu insan olmasına rağmen, 



SONUÇLAR                                                                                     M. Nurullah AYDIN 

126 

bilim bugün insan hakkında üzerinde ortak bir birleşeni olan bilgiden, hala yoksundur 

itirafında bulunmuştur. 

İslam dininin temel kaynağı Kur’an’da bütünüyle insanın muhatap alındığı açık 

bir gerçektir. Kur’an’a göre insan denilen varlığın yaratılmasında asıl gaye; önce 

evrende yaratılan her varlığa yönelerek yaratıcının her varlıktaki farklı ilimlerini 

keşfetmek, daha sonra varlığını inceleyerek kendisini tanıması gerekir. İnsanın diğer 

varlıkları ve kendisini tanıyıp bilmesinin amacı, Yaratıcıyı gereği gibi tanıması ve itaat 

ederek O’nun dilediği şekilde yaşayarak huzur bulmasıdır. Bu huzur da ancak önce 

kendini ilâhî bilgiyle şekillendirmesi sonra da yeryüzüne Hakk’ın halifesi olarak 

gönderildiğinin bilinciyle toplumsal yaşam gerçeğini yerine getirmesidir. Toplumsal 

sorumluluk yalnızca insana değil bütün varlıklara dokunarak onların hayatlarının 

ihtiyaçlarını gidermektir. Yaratıcının kendisinin huzur ve mutluluğu için yerine 

getirmeyi dilediği hayatın her bir kuralı için yapması gerekenleri açık bir şekilde 

kitabından ortaya koyarak insanlardan bunlara göre yaşamaya davet etmektedir. 

Bu minvalde insan meselesi, İslam düşünce tarihinde de arka plana atılmayıp 

belli başlı konular çerçevesinde araştırma konusu yapılmıştır. İslam ilahiyatı bilim 

dalları arasında özellikle felsefe, kelâm, fıkıh ve tasavvufta insan konusu,  detaylı 

olarak incelenmiştir. İslâm filozoflarına göre insanın doğuştan getirdiği bir bilgi 

yoktur. Bilgi ancak tüm bilgilerimizin esasını teşkil eden duyu tecrübelerinin temin 

ettiği hazırlıktan sonra Faal Akıl’dan gelen feyizle ortaya çıkar. Aslında bu dünyadaki 

tüm nesnelerde olduğu gibi insanı insan kılan suret/ruh da yine Faal Akıl’dan gelir. 

Kelâm düşünürleri, araştırmalarında daha çok insanın düşüncesinin ve davranışlarının 

dini boyutuna yer vermiştir.  Kelam âlimlerinin temel kaynakları Kitap ve Sünnet 

olmakla birlikte, Yunan felsefesinin etkisinde kaldıkları da inkâr edilememektedir. 

Fıkıh bilginleri ise insan konusunu genel anlamda tahlil etmek yerine yalnızca insanın 

amellerini dini hükümler çerçevesinde ele almışlardır. Kısacası İslâm düşünce ekolleri 

özellikle felsefe ve kelam biliminin insan konusunda daha çok söz beyan ettikleri ifade 

edilmektedir. Fakat bu ekollerde Kur’an, sünnet ve Aristoteles’i kendileri için temel 

kaynak kabul ederek Allah’ın insana dair hükümlerine kısmî olarak yaklaşmaktadırlar. 

Konuya ait birçok konuyu da kendi beşeri akıllarıyla çözüm getirmeye çalıştıklarından 

insan konusuna da maalesef ilâhî ilim perspektifinden konuya çözüm getirmek 

girişiminden uzaktırlar. 



SONUÇLAR                                                                                     M. Nurullah AYDIN 

127 

Çalışmamızda da görüldüğü gibi ilk üç asırda yaşayan sûfîlerin insana dair 

değerlendirmeleri tamamen Kur’an’ın prensiplerine göredir. Sûfîleri diğer düşünce, 

din ve inanç ekollerinden ayıran temel esas Kitabın hayatta uygulanması yalnızca hâl 

yani uygulama hakikatine göredir. Onlar, diğer ekoller gibi insana dair hiçbir konuyu 

teorik olarak ele almadıkları gibi Allah’ın üstün varlık olarak nitelendirdiği, kendi 

nefhasından yaratıp yeryüzüne kendi halifesi/vekili olarak dünya hayatına gönderdiği 

insana da aynı ilâhî gerçekle yaklaşmışlardır. Onların insanı ele alışı sûfî bilim 

tarihinde her konuda ilâhî perspektif çerçevesinde olmuştur. Sûfîler ilâhî kitabın 

hükümlerince hâl yaşayarak her konuda karşıdaki insanı kendilerine tercih etmişlerdir. 

Bu öylesine bir adanmışlık hakikatidir ki empati ya da sempatinin ötesinde “îsâr” 

ahlakıyla yaşayarak yani mümin-kâfir ayrımı yapmadan herkesi sofralarında 

ağırlayarak ihtiyaçlarını gidermek gayretinde bulunmuşlar ve bulunmaktadırlar. Bu 

hâl hakikatini de da Hakk’ın mümin-kâfir ayrımı yapmadan nasıl herkesi 

rızıklandırıyorsa onlar da O’nun ahlakını yaşamak için bunu kendileri için bir 

görev/farz olarak görmektedirler. 

Sûfîlerin insan konusundaki temel anlayışları şudur; Allah, insanı ilâhî 

nefhasıla iki eliyle yarattığı, ona esmâyı öğrettiği ve deyim yerindeyse kendisine 

temsilci halife/seçtiği bir varlıktır. Onların anlayışında insanın yaratılış amacı da 

ma’rifetullaha göre yaşamalarıdır. Zira Allah “Ben insanları ve cinleri ancak Bana 

itaat etsinler (Beni tanısınlar) diye yarattım” (Zâriyât, 51/56) buyurmaktadır.  Bundan 

dolayı da sûfîler, mâsivâyı terkedip Allah’ın muradına göre tavır takınan insan tipini 

benimsemişlerdir. Kısacası onların insan konusundaki ana görüşleri bu çerçevededir.  

Sûfîler, tarih boyunca farklı ekoller tarafından tanımlanan, değerlendirilen 

insanı onların anlayışlarının ötesinde ele almışlardır. İnsanın varlık sahnesine 

çıkmasıyla birlikte yaratıcı kendisinin nasıl bir hayat yaşayacağına dair ilâhî kurallar 

da gönderdi. Yani kendisini başıboş bırakmayarak hayatın her konusunda beşeri 

isteklerine terk ederek ilâhî murat ile yaşamalarını diler.  

Allah’ın insana verdiği değerin ve öneminin yanında insanlık tarihi süresince 

diğer beşerî ekoller de insan üzerinde farklı değerlendirmelerde bulunmuşlardır ve 

bulunmaktadırlar. Fakat ne yazıktır ki hiçbir ekol insana yaratıcısının verdiği değeri 

hiçbir zaman diliminde verememiştir. Tarihsel süreçte insana dair çok fazla yorum ve 



SONUÇLAR                                                                                     M. Nurullah AYDIN 

128 

değerlendirmeler yapılmış yapılmaktadır ve yapılacaktır. Sûfîlere göre yaratıcı dışında 

her kim hangi zaman diliminde hangi coğrafyada insan üzerine değerlendirme yaparsa 

yapsın insan için yaratıcı kadar gerçek değerlendirmede bulunamaz. 

 Allah dostları, “İstediğiniz her şeyden Allah size verdi” (İbrahim, 14/34) ve 

“Muhakkak biz insanı ahsen-ı takvîm üzere (en güzel şekilde ) yarattık” (Tîn, 95/4) 

âyetlerine dayanarak insanın ezelden beri ilâhî feyzi kabul edecek donanımla ve buna 

kabiliyetli olarak yaratıldığını ifade etmişlerdir. Tasavvuf düşüncesinde mâsivâyı terk 

edip insanı insan yapan değerlere, yani Hak ilmine ve Allah için yapılan doğru amele 

riâyet edildiği vakit insan, eşref-i mahlûkât olabilmekte ve bu ölçüde şerefi 

artmaktadır. Bununla birlikte insan, ilâhî istikâmetten sapması sonucunda imtihan 

gereği esfel-i sâfilîne düşmektedir. İnsan, bundan kurtulmak için gerekli donanıma da 

sahiptir ve asıl yaratılış sebebi de bu olumsuzluğu aşıp ilâhî rızaya ulaşmaktır.  Sûfîler, 

insanın bu durumunu meyve vermeye elverişli ağaca benzemektedirler. Yani onlara 

göre nasıl ki ağaç meyve vermek için ve bu donanımla yaratılmışsa aynı şekilde diğer 

mevcudat da insanın ilâhî feyze ulaşması için her şeyi yapabilecek bir fıtratla 

yaratıldığı hakikati vardır. 

Allah dostlarının yegâne gayesi mâsivâyı terkedip Hakk’a ulaşmaktır. O’na 

ulaşabilmek için de beşerî sıfatlardan arınıp ilâhî sıfatlara bürünmek elzemdir. Sûfîler 

bu duruma da fenâ hâli demektedirler. Bu hâle ulaşan için beşerî sıfatlar söz konusu 

değildir. Zira onlarda bulunan olumsuz niteliklere olumlu nitelikler galebe 

çalmaktadır. Söz gelimi sûfîde bulunan nankörlük sıfatına şükür, cahilliğe de ilim 

galebe çalmak suretiyle o sıfatı ondan gidermektedir. Bu durum, insanda bulunan diğer 

menfî sıfatlar için de geçerlidir.  

Bununla birlikte Allah dostları, Kur’an’da insanın olumsuz yaşam yönlerini 

bildiren âyetleri dikkate alarak bu bağlamda insanın beşerî nefs/benlik hâline göre 

yaşadığı vakit mâsivâ döngüsünde hayat yaşayacağını ifade etmektedirler. İşte insanın 

kendi tercihiyle yaşadığı olumsuz eylemleri ele alıp bunlardan kurtulmanın çaresini de 

sunmuşlardır. Kur’an, özellikle insanın Hakk’tan gafil kalıp menfî olan bazı hasletleri 

yaşayabileceğini haber vermektedir. Kur’an’a göre insanda bulunabilecek bu 

özelliklerin müsebbibi kesinlikle Allah değildir. Sorumluluğunun bilincinde olmayan 

insanın kendisidir. Zira insanın olumsuzluklarını bildiren âyetler incelendiğinde, 



SONUÇLAR                                                                                     M. Nurullah AYDIN 

129 

“İnsan zayıf olarak yaratılmıştır.” (Nisâ, 4/28) “İnsan acelecidir.” (İsrâ, 17/11) 

âyetlerinde olduğu gibi ya özne olarak insan zikredilmekte veya binâ-i mechûl, yani 

edilgen fiil kullanılmaktadır.  

Sonuçta Kur’an’ın canlılar arasında aklı ile derûnî düşünme gerçeği olan 

tefekkürü yerine getirebilen varlık olan insana yönelik her bir ayet kendisinin yararına 

olan hayat düsturları sunmaktadır. Bu yüzden tüm ayetler de insanı müspet olan bir 

hayata davet etmektedir. Fakat insan beşerî arzularına yenik düşünce Hakk’ın 

kitabında ifade buyurduğu olumsuzlukları yaşaması da maalesef elzemdir. İşte sûfîler, 

diğerleri gibi Kur’an hükümleri üzerinde teorik olarak düşünerek fikir üreten, yorum 

ve değerlendirmelerde bulunan bir kitle değil, Rabbi Rab ile tanıyarak O’nun her 

hükmünü eyleme geçirdikleri için her konuyu tercübe ederek/yaşayarak gösterirler. 

Zira onlar ilimlerini satırlardan değil sadırlardan alırlar. Bu çalışmamızda insanın ilâhî 

istikametten uzaklaşınca hangi olumsuzluklarla karşılaşacağını, Kur’an perspektifiyle 

Allah dostu sûfîlerin değerlendirmelerini ele aldık. Kur’an’da yer verilen başlıca 

olumsuz yaşam yönleri de şunlardır; zayıflık, helu’luk, cimrilik, acelecilik, cahillik, 

tartışmacılık, nankörlük, ümitsizlik ve zalimliktir. Allah dostları, insanı Allah’tan 

uzaklaştırmaya sebep olan bu hasletlerle başa çıkma yöntemleri sunmuştur. Bu 

hasletlerin temelinde de insanın zayıf bir varlık olmasından kaynaklanmaktadır. Bu 

nitelikler her ne kadar insan için olumsuz olup Allah ile insan arasında birer engel ise 

de insanın kendini Allah’tan müstağnî görmemesine etki ettiğinden dolayı da kendisi 

için yararlıdır.  

        



 

130 

KAYNAKLAR 

Aḥmed b. Ḥanbel, E. ʿAbdullâh A. b. M. b. Ḥanbel eş-Şeybânî. (2000). Müsnedü’l-

İmâm Aḥmed b. Ḥanbel (1. bs, C. 50). Muʾessesetu’r-Risâle. 

Akarsu, B. (1975). Felsefe Terimleri Sözlüğü. Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Akbaş, A. (2015). Kur’an’da İnsanın Mutluluğu. Rağbet Yayınları. 

Aristoteles. (2020). Nıkomakhos’a Etik Aristoteles (Saffet Babür, Çev.; 10. bs). 

BilgeSu. 

Arslan, A. (2006). İlkçağ Felsefe Tarihi (1.bs, C. 4). İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları. 

Aster, E. von. (2005). İlkçağ ve Ortaçağ Felsefe Tarihi (Vural Okur, Çev.; 3. bs). İm. 

Âşûr, M. T. İ. (1984). et-Tahrîr ve’t-Tenvîr (1. bs, C. 30). ed-Dâru’t-Tûnisiyye Li’n-

neşr. 

Balaban, M. R. (1947). Felsefe Tarihi. Gayret Kitabevi. 

Beyḍâvî, E. S. ʿAbdullâh b. ʿOmer el-Şîrâzî. (1997). Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-

Teʾvîl (1. bs, C. 5). Dâru İḥyâi’t-Turâs̱i’l-ʿArabî. 

Beyhaḳî, E. B. A. b. el-Ḥüseyin b. ʿAlî el-Ḫüsrevcirdî. (2002). Şuʿabu’l-Îmân (1. bs, 

C. 14). Mektebetu’r-Ruşd. 

Beyhaḳî, E. B. A. b. el-Ḥüseyin b. ʿAlî el-Ḫüsrevcirdî. (2011). Es-Sunenu’l-Kubrâ (1. 

bs, C. 22). Merkezu Hicr. 

Bozkurt, N. (2008). Kavramların Evrimi. Say Yayınları. 

Buḫârî, E. ʿAbdullâh M. b. İ. b. İ. el-Buḫârî. (2001). el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ (1. bs, C. 9). 

Dâru Ṭavḳi’n-Necât. 

Câḥiẓ, E. ʿOs̱mân ʿAmr b. B. b. M. (t.y.). Er-Resâʾilu’s-Siyâsiyye. y.y. 

Cevizci, A. (1999). Felsefe Sözlüğü (3. bs). Paradigma. 

Cevizci, A. (2018). Fesefe Tarihi (8. bs). Say Yayınları. 

Cürcânî, E.-H. ʿAlî b. M. b. ʿAlî es-Seyyid eş-Şerîf. (1982). Kitâbu’t-Taʿrîfât. y.y. 

Çelik, İ. (2010). Tasavvufî Düşüncede İnsân-ı Kâmil. Kaknüs Yayınları. 

Dârimî, E. M. ʿAbdullâh b. ʿAbdurrahman et-Temîmî. (1982). Sunenu’d-Dârimî (1. 

bs. C, 4). Dâru’l-Muğnî. 

Dârimî, E. M. ʿAbdullâh b. ʿAbdurrahman et-Temîmî. (2014). El-Musned (1. bs, C. 

2). Dâru’t-Taʿṣîl. 

Demir, O. N. (2020). Mâtürîdî’de İnsan Tasavvuru. Türkiye Diyanet Vakfı. 

Ebû Dâvûd, S. b. el-Eşʿas̱ es-Sicistânî. (2009). Sunenu Ebî Dâvûd (1. bs. C, 7). Dâru’r-

Risâleti’l-ʿÂlemiyye. 

Ebû Ḥayyân, M. b. Y. b. ʿAlî b. Y. b. Ḥayyân el-Endelüsî. (1999). El-Baḥru’l-Muḥîṭ 

fî’t-Tefsîr (1. bs. C, 11). y.y. 



 

131 

Ebû Ḥayyân et-Tevḥîdî, E. Ḥayyân ʿAlî b. M. (1987). El-Beṣâir ve’ẕ-Ẕeḫâir (1. bs. C, 

10). Dâru Ṣâdır. 

Ebû Hilâl el-ʿAskerî, E. H. el-Ḥasen b. ʿAbdullâh. (t.y.-a). Cemheretu’l-Ems̱âl (1. bs. 

C, 10). Dâru’l-Fikr. 

Ebû Hilâl el-ʿAskerî, E. H. el-Ḥasen b. ʿ Abdullâh. (t.y.-b). El-Furûḳu’l-Luğaviyye. y.y. 

Ebû Hilâl el-ʿAskerî, E. H. el-Ḥasen b. ʿAbdullâh. (1991). Muʿcemu’l-Furûḳi’l-

Luğaviyye. y.y. 

Ebû Mûsâ el-Medînî, E. M. M. b. ʿOmer el-İṣbehânî. (1985). El-Mecmûʿu’l-Muġîs̱ fî 

Ğarîbî’l-Ḳurʾân ve’l-Ḥadîs̱ (1. bs. C, 3). y.y. 

Ebû Naṣr el-Cevherî, E. N. İ. b. Ḥammâd el-Cevherî el-Fârâbî. (1986). Tâcu’l-Luğa 

ve Ṣıḥâḥu’l-ʿArabiyye (1. bs. C, 6). Dâru’l-ʿİlm li’l-Melâyîn. 

Ebû Nuaym el-İṣfahâni, E. N. A. b. ʿAbdillâh b. İ. el-İṣfahânî. (1974). Ḥilyetu’l-

Evliyâʾ ve Ṭabaḳâtu’l-Aṣfiyâʾ (1. bs. C, 10). Dâru’l-Kitâbi’l-ʿArabî; Dâru’l-

Fikr li’t-Ṭabâʿati ve’n-Neşri; Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye. 

Ebû Tâlib el-Mekkî, M. b. A. b. A. (2009). Kûtu’l-Kulûb fî Mu’âmeleti’l-mahbûb ve 

Vasfi Tarîki’l-mürîd ilâ Makâmi’t-Tevhîd (1. bs. C, 2). Dârü’l-kütübü’l-

’ilmiyye. 

Ebû Yaʿla el-Ferrâʾ, M. b. el-H. İ.-F. (2014). Et-Tevekkul. y.y. 

Ebû’l-Leys̱ es-Semerḳandî, E.-L. N. b. M. (t.y.). Baḥru’l-ʿUlûm (1. bs. C, 3). Dâru’l-

Fikr. 

Ebû’l-Leys̱ es-Semerḳandî, E.-L. N. b. M. (1421). Tenbîhu’l-Ğâfilîn bi-Eḥâdîs̱i 

Seyyidi’l-Enbiyâʾi ve’l-Murselîn (3. bs). Dâru İbn Kes̱îr. 

el-Arabî, M. M. b. A. b. M. el-Arabî et-Tâî. (t.y.). Iṣṭılâḥâtü’ṣ-ṣûfiyye (Abdurrahman 

Hasan Mahmud, Ed.). Mektebetu Âlemi’l-fikr. 

el-Baklî, E. M. S. R. b. E. N. (2008). ʿArâʾisü’l-beyân fî ḥaḳāʾiḳı’l-Ḳurʾân (eş-Şeyh 

Ahmed Ferid el-Mezîdî  (1. bs. C, 3). Dâru kütübi’l-’ilmiyye. 

el-Beyhakī, E. B. A. b. el-H. b. A. (1989). Şuʿabü’l-îmân (1. bs. C, 7). Dâru kütübi’l-

’ilmiyye. 

el-Fârâbî, E. N. M. b. M. b. T. b. U. (1995). Taḥṣîlü’s-saʿâde. Dâru Mektebeti’l-Hilâl. 

el-Gazzâlî, H.-İ. E. H. M. b. M. b. M. b. A. el-Gazzâlî. (t.y.). El-Erbaʿîn fî uṣûli’d-dîn. 

Dâru kütübi’l-’ilmiyye. 

el-Geylân, M. E. M. A. b. E. S. M. Z. el-Geylânî el-Geylân. (2010). Tefsîru’l-Cîlânî 

(eş-Şeyh Ahmed Ferîd el-Mezîdî, Ed.; (1. bs. C, 5). el-Mektebetü’l-mârûfiyye. 

el-Geylânî, E. M. ʿAbdulkâdir b. M. ʿAbdulḳâdir. (t.y.). El-Fetḥu’r-rabbânî ve’l-

feyżü’r-raḥmânî (Ahmed Abdürrahim es-Seyyâh, Tevfik Ali Vehbe, Ed.). el-

Mektebetü’s-sekâfiye ed-diniye. 

el-Geylânî, M. E. M. A. b. E. S. M. Z. el-Geylânî. (t.y.). Fütûḥu’l-ġayb (Abdülâlîm 

ed-Derviş, Ed.; eş-Şâmile ez-Zehebiye). Dâru’l-Hâdî ve mektebetü dâru’z-

Zehrâ. 



 

132 

el-İdrîsî, M. el-’Adlûnî. (2015). Mehâsinü’l-mecâlis ev Beyânü’n fî Makâmâti’s-

Sâdâti’s-Sûfiye li İbn ’Arîf es-Senhâcî. Dâru’s-Seḳâfeti ed-Dâru’l-Beydâ’. 

el-İsfahânî, E.-K. H. b. M. b. el-Mufaddal er-Râgıb. (t.y.-a). Müfredâtü elfâẓi’l-

Ḳurʾân. 

el-İsfahânî, E.-K. H. b. M. b. el-Mufaddal er-Râgıb. (t.y.-b). Müfredâtü elfâẓi’l-Ḳurʾân 

(el-Müfredât fî ġarîbi’l-Ḳurʾân) (Safvân ’Adnân ed-Dâvûdî, Ed.). Dâru’l-

kalem, Dâru’ş-Şâmiyye. 

el-İsfahânî, E.-K. H. b. M. b. el-Mufaddal er-Râgıb. (2003). Câmiʿu’t-tefsîr (Tefsîru 

Râġıb) (1. bs. C, 5). Dâru’l-vetan. 

el-İsfahânî, E. N. A. b. A. b. İ. (2001). Sıfetü’n-nifâk ve ne’tü’l-münâfikîn (Âmir Hasan 

Sabrî, Ed.). el-Beşâiru’l-İslâmiye. 

el-Kâşânî, K. A. b. E.-G. M. (1992). Iṣṭılâḥâtü’ṣ-ṣûfiyye. Dâru’l-menâr. 

el-Kesnezânî, M. b. A. (2005). Mevsû’atü’l-Kesnezânî fîmâ ıstalaha âleyhi Ehlü’t-

tasavvuf ve’l-’irfân (1. bs. C, 24). Mektebetu Dâru’l-mehebbe; Dâru Âye. 

Erkızan, H. N. B. (2012). Aristoteles’ten Nussbaum’a İnsan. Sentez Yayıncılık. 

Erkızan-Çüçen, H. N. E., A. Kadir Çüçen,. (2012). Antik Çağ ve Orta Çağ Felsefe 

Tarihi. Sentez. 

es̱-S̱aʿlebî, E. İ. A. b. M. b. İ. (2001). El-Keşf ve’l-Beyân (1. bs. C, 10). Dâru İḥyâi’t-

Turâs̱i’l-ʿArabî. 

es-Sülemî, E. A. M. b. H. b. M. (2015). Tefsîrü’s-Sülemî (Seyyid İmrân, Ed.; 1. bs. C, 

2). Dârü’l-kütübü’l-’ilmiyye. 

es-Sülemî, M. b. H. b. M. b. M. b. H. b. S. en-N. E. A. (1998). Tabakâtü’s sûfiye 

(Mustafa Abdulkadir Âtâ, Ed.). Dârü’l-kütübü’l-’ilmiyye. 

eş-Şerif, C. A. b. M. b. A. ez-Zeyn. (2000). Kitabü’t-târîfât. Dârü’l-kütübü’l-’ilmiyye. 

et-Taberî, E. C. M. b. C. b. Y. el-Âmülî et-Taberî. (2000). Câmiu’l-Beyân An Te’vîli 

Âyi’l-Kur’ân (1. bs. C, 24). Müessetü’r-risâle. 

Ethem Cebecioğlu. (2009). Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü (5. bs). Ağaç. 

Ezherî, E. M. M. b. A. b. el-Herevî el-. (2001). Tehẕîbu’l-Luğa (1. bs. C, 8). Dâru 

İḥyâi’t-Turâs̱i’l-ʿArabî. 

Fazlur Rahman. (2018). Ana Konularıyla Kur’an (Alparslan Açıkgenç, Çev.; 16. bs). 

Ankara Okulu Yayınları. 

Ferrâʾ, E. Z. Y. b. Z. ed-Deylemî. (t.y.). Meʿânî’l-Ḳurʾân. y.y. 

Ferrâʾ, E. Z. Y. b. Z. ed-Deylemî. (2014). Kitâbun fîhi Luğâtu’l-Ḳur’ân. y.y. 

Fuâd Abdulbaki, M. F. b. A. b. S. (1944). El-Muʿcemü’l-müfehres li-elfâẓi’l-Ḳurʾâni’l-

Kerîm. Matbe’atü dâru kütübi’l-mısriyye. 

Gazzâlî, H.-İ. E. Ḥâmid M. b. M. (t.y.). İḥyâʾu ʿUlûmi’d-Dîn (1. bs. C, 4). Dâru’l-

Maʿrife. 

Ḥâkim, E. ʿAbdullâh M. b. ʿAbdullâh en-Nîsâbûrî. (1997). El-Müstedrek âle’s-

Ṣaḥiḥayn (el-Mektebetü’ş-Şâmile ez-Zehebiye, 1. bs. C, 5). Dâru’l-Harameyn. 



 

133 

Ḫalîl b. Aḥmed, E. ʿAbdurraḥmân el-Ḫalîl b. A. el-Ferâhîdî el-. (1988). Kitâbu’l-ʿAyn 

(1. bs. C, 8). Mektebetu’l-Hilâl. 

Hallâc, E.-M. H. b. M. el-Beydâvî. (2006). Hakâikü’t-Tefsîr (, Mahmûd el-Hindî, Ed.). 

Mektebetü Medbûlî. 

Ḫaṭîb el-Bağdâdî, E. B. A. b. ʿAlî b. S. el-Bağdâdî. (2000). El-Buḫalâʾ. y.y. 

Hayati Aydın. (1999). Kur’an’da İnsan Psikolojisi. Timaş. 

Hennâd b. es-Serî, E.-S. H. b. es-Serî el-Kûfî. (1982). Ez-Zuhd (1. bs. C, 2). Dâru’l-

Ḫulefâ. 

Ḥuṣrî el-Ḳayravânî, E. İ. İ. b. ʿAlî b. T. el-Enṣârî el-Ḥuṣrî. (t.y.). Zehru’l-Âdâb ve 

S̱emeru’l-Elbâb (1. bs. C, 4). Dâru’l-Ceyl. 

Hüseyin Süphi Erdem. (2011). Erzurumlu İbrahim Hakkı’da “İnsanın Hakikati” 

Sorunu. İnönü Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2, 95-113. 

Izutsu, T. (2018a). Kur’an’da Dînî ve Ahlâkî Kavramlar (7. bs). Pınar Yayınları. 

Izutsu, T. (2018b). Kur’an’da Tanrı ve İnsan (M. Kürşad Atalar, Çev.; 6. bs). Pınar. 

İbn Baṭṭa, E. ʿAbdullâh b. M. b. M. el-ʿUkberî. (2005). el-İbânetu’l-Kubrâ (1. bs. C, 

9). el-Mektebu’l-İslâmî. 

İbn Dureyd, E. B. M. b. el-Ḥasen b. D. el-Ezdî. (1987). Cemheretu’l-Luğa (1. bs. C, 

3). Dâru’l-ʿİlm li’l-Melâyîn. 

İbn Dureyd, E. B. M. b. el-Ḥasen b. D. el-Ezdî. (1990). El-İştiḳâḳ. y.y. 

İbn Ebî Ḥâtim, E. M. ʿAbdurraḥman b. M. er-Râzî. (1998). Tefsîru’l Ḳurʾâni’l-ʿAzîm 

(1. bs. C, 13). y.y. 

İbn Ebî Şeybe, E. B. b. E. Ş. ʿAbdullâh b. el-ʿAbsî. (1988). El-Kitâbu’l-Muṣannef fi’l-

Eḥâdîs̱ ve’l-ʾÂs̱âr (1. bs. C, 7). Mektebu’-r-Ruşd. 

İbn Ebî Zemenîn, E. ʿAbdullâh M. b. ʿAbdullâh. (2002). Tefsîru’l-Ḳur’âni’l-ʿAzîz (1. 

bs. C, 5). el-Fârûḳu’l-Ḥadîs̱e. 

İbn Ebü’d-Dünyâ, E. B. ʿAbdullâḥ b. M. b. ʿUbeyd el-Ḳureşî el-Bağdâdî. (1985). 

Muḥâsebetu’n-Nefs. y.y. 

İbn Fâris, E.-Ḥuseyn A. b. F. el-Ḳazvînî. (t.y.). Mucmelu’l-Luğa (1. bs. C, 2). 

Muʾessesetu’r-Risâle. 

İbn Mâce, E. ʿ Abdullâh M. b. Y. el-Ḳazvînî. (t.y.). Sunenu İbn Mâce (1. bs. C, 2). Dâru 

ʾİḥyâʾi’l-Kutubi’l-ʿArabiyye. 

İbn Manẓûr, E.-F. M. b. M. b. ʿAlî C. b. M. er-Ruveyfiʿî. (1993). Lisânü’l-ʿArab (1. 

bs. C, 15). Dâru Ṣâdır. 

İbn Sîde, E. el-Ḥasan ʿAlî b. İ. b. S. el-Mursî. (2003). El-Muḥkem ve’l-muḥîṭu’l-aʿẓam 

(1. bs. C, 12). Maʿhedi’l-Maḫṭûṭâti’l-ʿArabiyye. 

İbn ʿAbdilberr, Ebû ʿOmer Yûsuf b. ʿAbdullâh b. Muḥammed b. ʿAbdilberr en-

Nemerî. (1967). Et-Temhîd li mâ fî’l-Muvaṭṭaʾ mine’l-Meʿânî ve’l-ʾEsânîd 1. 

bs. C, 24). Vezâratu ʿUmumi’l-ʾEvḳâf ve’ş-Şuʾûni’l-İslâmiyye,. 



 

134 

İbn ʿAbdisselâm, E. M. ʿAbdulʿaziz b. ʿAbdisselâm ed-Dimeşḳî. (1995). Maḳâṣıdu’r-

Riʿâye li Ḥuḳuḳillâh ʿAzze ve Celle. y.y. 

İbn ʿAcîbe, A. b. M. b. el-M. b. ʿAcîbe el-Ḥasenî el-İdrîsî eş-Şâẕelî el-Fâsî. (1998). 

El-Baḥru’l-Medîd fî Tefsîri’l-Ḳurʾâni’l-Mecîd. y.y. 

İbn ʿÂdil, E. Ḥafṣ S. ed-D. ʿOmar b. ʿAlî b. ʿÂdil el-Ḥanbelî ed-Dimeşḳî en-Nuʿmânî. 

(1419). El-Lubâb fî ʿUlûmi’l-Kitâb (1. bs. C, 2). Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye. 

İbn ʿAṭiyye, E. M. ʿAbdulḥaḳ b. Ğ. b. ʿAbdirrahman b. T. el-Endelûsî. (2001). El-

Muḥarreru’l-Vecîz fî Tefsîri’l-Kitâbi’l-ʿAzîz. y.y. 

İbnu’l-Muḳaffaʿ, E. M. ʿAbdullâh. (t.y.). El-Edebu’ṣ-Ṣağîr ve’l-Edebu’l-Kebîr. y.y. 

İbnü’l-Arabî, M. M. b. A. b. M. el-Arabî et-Tâî el-Hâtimî. (1854). El-Fütûḥâtü’l-

Mekkiyye (1. bs. C, 4). Dâru kütübi’l-’arabiyyeti’l-kübrâ. 

İbnü’l-’Arabî, M. M. b. A. b. M. el-Arabî et-Tâî. (1989). Rahmetü’n mine’r Rahmân 

(1. bs. C, 4). Matbaʿatu Nadr. 

İbnü’l-Cevzî, E.-F. C. ʿAbdurraḥmân b. ʿAlî b. M. el-Bağdâdî. (2001). Zâdu’l-Mesîr 

fî ʿİlmi’t-Tefsîr (1. bs. C, 4). y.y. 

Kağıtçıbaşı, Ç. (1988). İnsan ve İnsanlar (7. bs). Evrim Basım Yayın Dağıtım. 

Kasapoğlu, A. (2013). Kur’an’da Helû’ İfadesi -Psikoloji ve Ahlâk Felsefesinin 

“İnsanın Hazza Düşkünlüğü Elemden Kaçışı” Konusundaki Yaklaşımlarıyla 

Bir Mukayese-. İnönü Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 4(1), 9-44. 

Kelâbâzî, E. B. M. b. İ. (2011). Et-Ta’arruf li Mezhebi Ehli’t-tasavvuf. Dârü’l-

kütübü’l-’ilmiyye. 

Kelâbâẕî, E. B. M. b. E. İ. b. İ. el-Buḫârî. (1420). Baḥru’l-Fevâidi’l-Musemmâ bi 

Meʿâni’l-Aḫbâr—Kelâbâẕî. y.y. 

Kramer, S. N. (2020). Tarih Sümer’de Başlar (Hamide Koyukayan, Çev.; 3. bs). 

Kabalcı Yayıncılık. 

Ḳurṭubî, E. ʿAbdullâh M. b. A. el-Ḫazrecî el-. (1965). El-Câmiʿ li-Âḥkâmi’l-Ḳur’ân 

(1. bs. C, 2). Dâru’l-Kutubi’l-Mıṣriyye. 

Kuşeyrî, E.-K. A. b. H. (t.y.). Letâifü’l-işârât (İbrahim el-Besyûnî, Ed.; 3. bs, C, 3). 

el-Heyʾetu’l-Mıṣriyyeti’l-ʿAmme li’l-Kitâb. 

Ḳuşeyrî, ʿAbdulkerîm b. Hevâzin b. ʿAbdilmelik el-. (t.y.). Er-Risâletu’l-Ḳuşeyriyye. 

Daru’l-Meʿârif. 

Kutluer, İlhan. (2000). İnsan. İçinde Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (C. 22, 

ss. 320-323). TDV Yayınları. 

Kutsal Kitap Yeni Dünya Çevirisi. (2019). WATCHTOWER BIBLE AND TRACT 

SOCIETY OF NEW YORK. https://www.kitantik.com/product/Kutsal-Kitap-

Yeni-Dunya-Cevirisi_1br9qfwlpzrafki1f5w 

Lütfüllah b. Abdül’azîm Hoca. (2009). El-İnsanü’l-kâmil fî fikri’s-sûfî. Dâru’l-fazile. 

Mahmud Mahmud el-Ğurâb. (1990). El-İnsânü’l-kâmil min kelâmi’l-şeyhi’l-ekber 

Mühyiddin İbn ’Arabî (2. bs). Matbaatu Nadr. 



 

135 

Mâturîdî, E. M. M. b. M. el-. (2005). Teʾvîlâtu Ehli’s-Sunne (Vols. 1-10). Dâru’l-

Kutubi’l-ʿİlmiyye. 

Mâverdî, E.-Ḥasen ʿAlî b. M. el-Baṣrî el-. (t.y.). En-Nuket ve’l-ʿUyûn (1. bs. C, 6). 

Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye. 

Mâverdî, E.-Ḥasen ʿAlî b. M. el-Baṣrî el-. (1999). Edebu’d-Dunyâ ve’d-Dîn. dâru ve 

mektebetü’l-Hilâl. 

Maʿmer b. el-Mus̱ennâ, E. ʿUbeyde M. b. el-Mus̱ennâ et-Teymî el-Baṣrî. (1961). 

Mecâzu’l-Ḳurʾân. y.y. 

Mekkî b. Ebî Ṭâlib, E. M. M. b. E. Ṭâlib el-Ḳaysî. (2008). El-Hidâye ilâ bulûġi’n-

nihâye fî ʿilmi meʿâni’l-Ḳurʾân ve tefsîrihî ve aḥkâmihî ve cümelin min fünûni 

ʿulûmih (1. bs. C, 13). Mecmuʿatu Buḥûs̱i’l-Kitâb ve’s-Sunne. 

Mengüşoğlu, T. (2017). İnsan Felsefesi (2. bs). Doğubatı. 

Meydânî, ʿAbdülġanî b. Ṭâlib b. Ḥammâde b. İbrâhîm el-Ġuneymî ed-Dımaşkī. 

(2008). El-Lübâb fî şerḥi’l-Kitâb (1. bs. C, 4). Mektebetu’l-ʿİlmiyye. 

Muhammed Fuâd b. Abdilbâkī b. Sâlih el-Mısrî. (1364/1944). El-Muʿcemü’l-müfehres 

li-elfâẓi’l-Ḳurʾâni’l-Kerîm. Dâru’l-Hadis. 

Muḳâtil b. Suleymân, E.-Ḥasen M. b. S. el-Belḫî. (2002). Tefsîru Muḳâtil b. Suleymân 

(1. bs. C, 5). y.y. 

Mustafa Çağrıcı. (2006). Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. İçinde 

Nânkörlük (C. 32, ss. 382-383). 

Müslim, E.-H. M. b. el-H. b. M. (t.y.). El-Câmiʿu’s-saḥîḥ (1. bs. C, 5. dâru ihyâi’t-

türâsi’l-ârabî. 

Necmeddîn-i Dâye, E. B. N. D. A. b. M. b. Ş. el-Esedî er-Râzî. (2009). Baḥrü’l-ḥaḳāʾiḳ 

ve’l-meʿânî fî tefsîri’(l-Ḳurʾân ve’)s-sebʿi’l-mesânî’dir. ʿAynü’l-ḥayât ve et-

Teʾvîlâtü’n-Necmiyye (eş-Şeyh Ahmed Ferîd el-Mezîdî, Ed.; 1. bs. C,6). Dâru 

kütübi’l-’ilmiyye. 

Özsoy, Ö., & Güler, İ. (2005). Konularına Göre Kur’an (Sistematik Kur’an Fihristi) 

(10. bs). Fecr Yayınevi. 

Platon. (2019). Devlet (Sabahattin Eyüboğlu, M. Ali Cimcoz, Çev.; 38. bs). Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları. 

Rabobert, A. S. (2012). Mebâdiü’l-felsefeti (Ahmed Emin, Çev.). Hindâvî. 

Râğıb el-Iṣfehânî, E.-Ḳâsım el-Ḥuseyn b. M. er-. (t.y.). Tafṣîlu’n-Neşʾeteyn ve 

Taḥṣîli’s-Saʿâdeteyn. y.y. 

Râğıb el-Iṣfehânî, E.-Ḳâsım el-Ḥuseyn b. M. er-. (1999). Muḥâḍarâtu’l-Udebâʾ ve 

Muḥâverâtu’ş-Şuʿarâʾ ve’l-Buleğâ (1. bs. C, 2). Şirketu Dâru’l-Erḳam b Ebî’l-

Erḳam. 

Râğıb el-Iṣfehânî, E.-Ḳâsım el-Ḥuseyn b. M. (2003). Et-Tefsîr (Muhammed Ali 

Büsyûnî, Adil b. Ali eş-Şiddî, Hint b. Muhammed b. Zâhid Serdar, Ed.; 1. bs. 

C, 5). Dâru’l-vetan. 



 

136 

Râğıb el-Iṣfehânî, E.-Ḳâsım el-Ḥuseyn b. M. er-. (2007). Eẕ-Ẕerîʿa ilâ Mekârimi’ş-

Şerîʿa. y.y. 

Râzî, E. ʿAbdillâh F. M. b. Ö. b. Ḥüseyn er-. (1990). Mefâtîḥu’l-Ğayb. Dâru İḥyâi’t-

Turâs̱i’l-ʿArabî. 

Ṣâḥib, E.-Ḳâsım İ. b. ʿAbbâd eṭ-Ṭâliḳânî eṣ-. (t.y.). El-Muḥîṭ fî’l-Luğa. y.y. 

Ṣâḥib, E.-Ḳâsım İ. b. ʿAbbâd eṭ-Ṭâliḳânî eṣ-. (1965). El-Ems̱âlu’s-Sâʾira min Şiʿri’l-

Mutenebbî. y.y. 

Semîn el-Ḥalebî, E.-ʿAbbâs Ş. ed-D. A. b. Y. b. ʿAbdiddâîm es-. (1996). ʿUmdetu’l-

Ḥuffâz fî Tefsîri Eşrefi’l-Elfâẓ (1. bs. C, 4). y.y. 

Semʿânî, E.-M. M. b. M. el-Mervezî es-. (1997). Tefsîru’l-Ḳur’ân. y.y. 

Ṣuḥârî, E.-M. S. b. M. b. İ. es-. (1999). El-İbâne fî’l-Luġati’l-ʿArabiyye (1. bs. C, 4). 

y.y. 

Tâcuddîn es-Subkî, T. ʿAbdulvehhâb b. T. es-Subkî. (1990). El-ʾEşbâh ve’n-Neẓâîr 

(1. bs. C, 2). Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye. 

Tenik, A. (2022). Sûfî Kişilik ve Ahlak. Ensar. 

Tüsterî, E. M. S. b. A. b. Y. (2004). Tefsîrü’l-Kurâni’l-’Azim. Dârül-Harem li’t-Türâs. 

Vâḥidî, E.-Ḥasen ʿAlî b. A. b. M. b. ʿAlî en-Nîsâbûrî el-. (1994). El-Vasîṭ fî Tefsîri’l-

Ḳur’âni’l-Mecîd (1. bs. C, 4). Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye. 

Vâḥidî, E.-Ḥasen ʿAlî b. A. b. M. b. ʿAlî en-Nîsâbûrî el-. (2009). Et-Tefsîru’l-Basîṭ. 

y.y. 

Weın, H. (2019). Felsefi Antropoloji (İsmail Tunalı, Çev.). Fol. 

Yaḥyâ b. Sellâm, E. Z. Y. b. S. el-Ḳayravânî. (2004). Tefsîru Yaḥyâ b. Sellâm (1. bs. 

C, 2). Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye. 

Zebîdî, M. b. M. b. ʿAbdurrezzâḳ ez-. (t.y.). Tâcu’l-ʿArûs min Cevâhiri’l-Ḳâmûs (1. 

bs. C, 4). Dâru’l-Hidâye. 

Zeccâc, E. İ. İ. b. es-Serî ez-. (1987). Meʿâni’l-Ḳur’ân ve İʿrâbuhu (1. bs. C, 5). 

ʿÂlemü’l-Kütüb. 

Zemaḫşerî, E.-Ḳâsım M. b. ʿAmr ez-. (1986). El-Keşşâf ʿan Ḥaḳâîḳı Ğavâmiḍi’t-

Tenzîl (1. bs. C, 4). Dâru’l-Kitâbi’l-ʿArabî. 

Zeynuddîn er-Râzî, E. ʿAbdullâh M. b. E. B. b. ʿAbdulḳâdir el-Ḥanefî. (1999). 

Muḫtâru’s-Ṣıḥâḥ. ed-Dâru’n-Nemûẕeciyye. 

Zünnûn el-Mısrî. (2007). Et-Tefsîrü’l-’İrfânî li’l-Kur’âni’l-Kerîm (Mahmûd el-Hindî, 

Ed.). Mektebetü Medbûlî. 

 

  



 

137 

 

ÖZGEÇMİŞ KİŞİSEL BİLGİLER 

İsim Soyisim : MEHMET NURULLAH AYDIN 

Doğum Tarihi : 0000-00-00 

Doğum Yeri : BİSMİL 

Telefon : 535 5147119 

E-Posta : mehmetnurullahaydin@harran.edu.tr 

 




